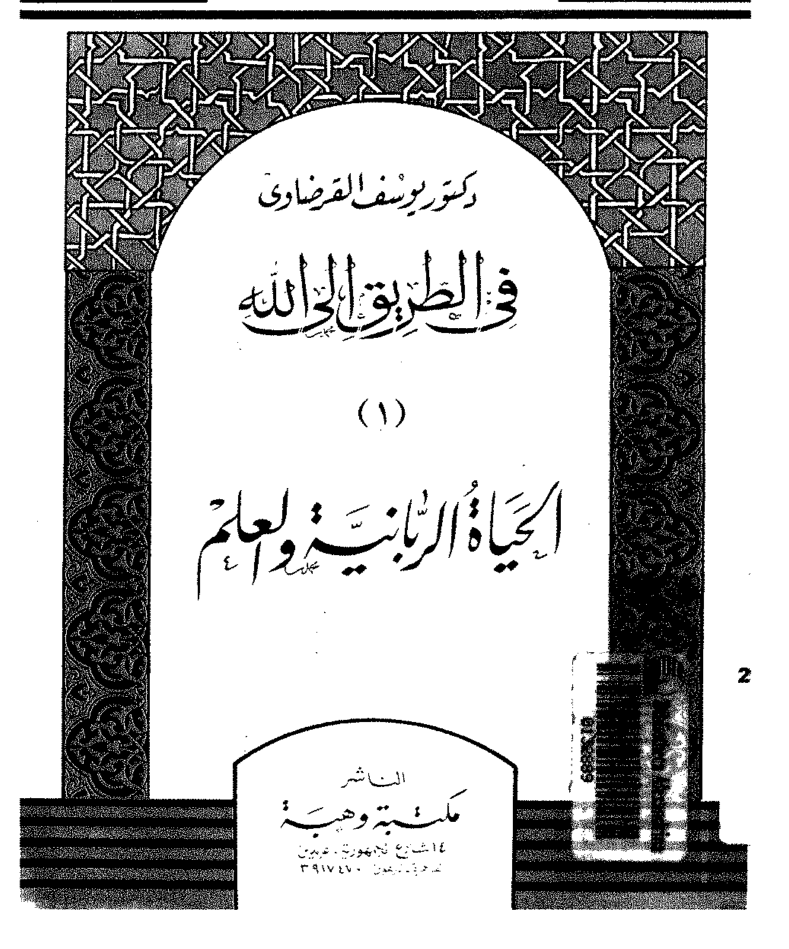
نيسيرفف الشاوك فضوء الفآن والشنة



فِهِ الْطِينِ الْخِلْفِ الْمُؤْلِفِينِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِينِ اللَّهِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِ اللّ

## نيسيرففه السِّلوك فيضوء الفآن والسِّنة

## دكىتوربوشف لقيضاوي

# فِالْطِرْبِوَ الْخِالِكِ

(۱) البحياة الرئانة عندام البحياة الرئانية عندام

المن اشر مكت بتروهيب عاشارع الجهودية، عادين انقام بة اليفون ٢٩١٧٤٧٠

## الطبعة الأولى

١٤١٦ هـ- ١٩٩٥م

جميع الحقوق محفوظة

## من الدستور الإلهي

﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ \* اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ \* عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (١) .

﴿ أَمَّنُ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ، قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ، إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الآلِبَابِ ﴾ (٢) .

﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَة مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ (٣) .

﴿ وَلَيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ ، وَإِنَّ اللهَ لَهَادِ الَّذِينَ آمَنُواْ إِلَى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٤) .

\* \* \*

(١) العلق : ١ - ٥ (٢) الزمر : ٩

(٣) التوبة ; ١٢٢ (٤) الحج : ٥٥

# بسسم الله الرحم الرحيم بين يدى الموضوع

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات ، وبفضله تتنزل الخيرات ، وبتوفيقه تتحقق الغايات ، الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ، والصلاة والسلام على البشير النذير ، والسراج المنير ، سيدتا وإمامنا ، وأسوتنا وحبيبنا محمد ، وعلى آله وصحبه ومن اتبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

فقد تعرفت على التصوف مبكراً عن طريق كتبه ، وعن طريق احد أعلامه ، وهو الإمام أبو حامد الغزالي الذي أعتبره شيخي الأول رضي الله عنه .

كنت فى الخامسة عشر من عمرى ، بعد أن أنهيت السنة الأولى من القسم الابتدائى بمعهد طنطا ، وكان عندى نهم للقراءة في غير المقررات الرسمية من كتب الازهر .

وكانت قراءتى فى طنطا - خارج الدراسة - فى كتب الأدب ، وخصوصاً أدب المنفلوطى فى نظراته ، وعبراته ، ورواياته ، التى كان جيلنا يبدأ بها قراءته وتكوينه الأدبى ، ولهذا كنت تجد البطاقات الخاصة بالمنفلوطى فى دار الكتب بطنطا ، شبه بالية ، لكثرة تقليبها فى الأيدى .

أما قراءتى فى قريتى - صفط تراب - فلم يكن فيها دار كتب ، ولم تكن كتب الأدب مما يتيسر وجوده فى مثل تلك القرى ، وفى ذلك العصر . لهذا حين أردت أن أقرأ وجدت كتب التصوف هى المتاحة لى .

#### اتصالى بالإمام الغزالى مبكراً:

شاء القدر أن يهيئ لى كتابين كلاهما للغزالى . أحدهما : وجدته بين كتب روج خالتى (١) وكان رجلاً صالحاً حافظاً لكتاب الله ، يعيش فى خدمة بيت الله ، قلّما يخالط الناس ، رحمه الله . هذا الكتاب هو « منهاج العابدين » الله ي صنفه الغزالى قبل وفاته بقليل .

وقد وجدت متعة كبيرة فى قراءة هذا الكتاب ، واستعنت به فى دروسى ووعظى فى تلك المرحلة ، وإن كان لى عليه مآخذ وملاحظات ، وخصوصاً فى باب التوكل والزهد ، وما فيه من توجهات حكايات تتسم بالمبالغة والإفراط .

والثانى: \* إحياء علوم الدين \* فقد كان يقتنيه جار لنا ، من نبهاء أهل القرى ، الذين كان لهم حظ من الاطلاع على بعض كتب الشافعية فى العبادات ، وخصوصاً فى الطهارة والصلاة ، ولهم مجالسة للمشايخ والعلماء ، وكان تلميذاً لأحد مشايخ الطريق فى بلدتنا ، وهو الشيخ محمد أبو شادى ، الذى كان خليلياً ، ثم استقل بطريقة قوامها : العبادة والذكر ، ثم قراءة \* الإحياء \* وشعارها الذى يحفظه مريدوها : من جالسنا فلا يذكر إلا الله وحده ، فإن كان ولا بد من ذكر غيره ، فليذكر الآخرة ، وليذكر الصالحين ! ( اعتبروا ذكر الآخرة مغايراً لذكر الله ، وهو غير صحيح ، لأن ذكر الآخرة يعنى : ذكر لقاء الله وحسابه وجزائه ) .

وقد شهدت بعض « حَضَراتهم » ولم أستمر معهم ؛ إذ لم يشبعوا كل نهمى ، ولم يوافقوا مزاجى الوسكطى .

فهذا ما جعل جارنا الشيخ بيومي (٢) رحمه الله يحرص على اقتناء كتاب د الإحياء ٤ الذي أمسى غذاءنا وفاكهتنا عصر كل يوم في إجازات الصيف ، وخصوصاً : ربع د المهلكات ، وربع د المنجيات ٤ منه . مع تحفظي شخصياً على بعض ما فيه من غلو ، لم يكن ملائماً لطبيعتي ، ولكني كنت أثاثر بما فيه من رقائق ، وترتعش جوانحي ، ويترقرق دمعي ، وهذا من دلائل إخلاص الغزالي رحمه الله .

٨

 <sup>(</sup>١) هو الشيخ طنطاوى مراد رحمه الله . (٢) هو الشيخ بيومى العزونى رحمه الله .

ولما رآنى الشيخ بيومى حريصاً على الكتاب ، تركه لى هدية ، وقد بقى عندى ، حتى إنى اصطحبته معى إلى المعتقل سنة ١٩٤٩ ، هو وبعض أجزاء من « العقد الفريد » لابن عبد ربه فى الأدب .

وفى المرحلة الثانوية تعرفت على بعض كتب التصوف الأخرى مثل : شرح ابن عجيبة لحكم ابن عطاء الله السكندرى ، وبعض كتب الشيخ عبد الوهاب الشعراني ، وغيرها .

#### 掛 考

### اتصالى بدعوة الإخوان وتوجهاتها الربّانية :

وفى تلك المرحلة توثق اتصالى بدعوة الإخوان المسلمين ، وهى دعوة ربانية الأساس والوجهة ، وقد كان مؤسسها - الإمام حسن البنا - رجلاً ربانياً ، بدأ صوفى النشأة ، ثم تحرر من قيود الشكلية الصوفية ، مبقياً على جوهرها . وهو سمو الروح ، وطهارة القلب ، ومحاسبة النفس ، وصدق الصلة بالله تبارك وتعالى ، وسلامة الصدر من الأحقاد ، والحب في الله ، والبغض في الله .

وقد تجلَّى ذلك فى شعارات الجماعة مثل : ﴿ الله غايتنا ، والرسول قدوتنا ﴾ ، كما تجلى ذلك فى مناهج تربيتها ، ومظاهر نشاطها ، حتى قال الشيخ البنا : إن دعوتنا دعوة سكَفية ، وحقيقة صوفية ، وطريقة سنَّية ، وهيئة سياسية .... إلخ .

وكانت وسائل الإخوان في التربية والتوجيه تؤكد هذا الجانب وتعمقه ، مثل : الأسرة ، والكتيبة ، والمخيم . . وتركيزها على الذكر والبساطة والتلاوة للقرآن والمأثورات من الأدعية ، وحب الخير للناس .

#### \* \*

#### • أثر أستاذنا البهي الخولي:

وزاد هذا الجانب تعميقاً في فكرى ونفسى : اتصالى بأستاذنا البهى الخولى رحمه الله ، وهو رجل ذواقة للمعانى الربانية ، عميق الحاسة الروحية ، وقد كان يرأس الإخوان في الغربية ، وكانت له محاضراته ودروسه التي يظهر فيها الجانب الرباني ، والتي تجسمت بوضوح في كتابه « تذكرة الدعاة » الذي قدم له الشهيد البنا .

وكان للأستاذ البهى لقاءات خاصة مع مجموعة من الشباب ، اصطفاهم - كنت واحداً منهم - نصلى الفجر معا كل أسبوع ، ونذكر الله عز وجل ، ونعيش فى جو روحى محلق ، وقد أطلق على هذه المجموعة اسم « كتيبة الذبيح » ، يعنى بالذبيح : إسماعيل عليه السلام ، الذى أسلم عنقه طاعة لله دون تلكؤ ولا تردد ﴿ قَالَ يَا أَبْتِ افْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ، سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ الله مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ (١) .

## الشيخان: الأودن وعبد الحليم محمود:

وفى دراستى العالية بكلية أصول الدين لقيت بها بعض شيوخنا الربّانين ، الذين عمقوا فى هذا الجانب الروحى أو الربّانى ، أبرزهم اثنان : الأول هو شيخنا محمد الأودن أستاذ الحديث ، والثانى : هو شيخنا عبد الحليم محمود أستاذ الفلسفة ، الأول أزهرى معمم ، والثانى أزهرى متخرج فى فرنسا ، يلبس - حينذاك - 1 البللة ، ولا يلبس العمامة . وكان لكل شيخ منهما طريقته وتأثيره . الأول يؤثر بقوة كلامه وتدفقه ، والثانى يؤثر بصمته وتعمقه . الأول محرض ضد الباطل ، فهو أقرب إلى الروح الثورية ، والثانى داعية إلى الزهد والإقبال على الله . وكان الأول بروحه وثوريته وقوة منطقه ، وسخاته فى بيته ، والإقبال على الله . وكان الأول بروحه وثوريته وقوة منطقه ، وسخاته فى بيته ، وتواضع مظهره أقرب إلى نفسى وإلى طبيعتى ، وإن كنت أحب الشيخ عبد الحليم وأقدره . وقد درسنى الفلسفة فى السنة الثالثة والسنة الرابعة من الكلية ، على حين لم يدرسني الشيخ الأودن ، وإنما كانت زيارتى له فى بيته بضاحية الزيتون .

كل هذا قوَّى المعانى الربَّانية فى نفسى ، وزادها عمقاً فى كيانى ، ولم تكن عائقاً عن عملى فى « الدعوة ، الذى شغل جهدى ووقتى ، بل كان دافعاً ومعيناً .

ولقد اتسعت دراستى للتصوف في تلك الفترة ، كما اتصلت اتصالاً أعمق ، بد « المدرسة السَّلَفية ، وإماميها المجدَّدين : ابن تيمية وابن القيم ، وقد أعجبت بالنظرة الشمولية التجديدية المتوازنة في هذه المدرسة ، ومقاومتها لما دخل على الإسلام من تحريفات وانحرافات في الفكر أو في السلوك . ووجدت في انتاج هذه المدرسة ما قوَّى عندى التوجه الربَّاني بضوابطه الشرعية .

<sup>(</sup>١) الصافات : ١٠٢

وهكذا كان التصوف عندى فكراً وروحاً وخُلُقاً ، لا عهداً على شيخ ، ولا التزاماً بطريقة من الطرق الصوفية المعروفة ، فقد أغنتنى دعوة الإخوان عن أي طريقة ، وأغنانى إمامها وأصحابه عن البحث عن شيغ رسمى من مشايخ الطريق .

كما صرفنى عن الطرق ما دخل عليها من خلل واضطراب فى الفكر ، وفى السلوك ، وكذلك فقد أهل الصدق والإخلاص فى صفوف قوادها ، إلا من رحم ربك ، وغلبة الاتجار بالاسم والزى واللقب على الكثيرين .

ولا غرو أن يلمس المراقب المنصف في جنبات كثير من التصوف المعاصر : الشركيات في العقيدة ، والبدع في العبادة ، والسلبية في الأخلاق ، والشكلية في الذكر ، والتسيب في الفكر . .

ومع هذا لم أتخد موقفاً عدائياً من التصوف كله ، بل ظللت أنتفع به ، وأقتبس منه ، في محاضراتي وخطبي ، وفي مؤلفاتي وكتبي .

\* \*

#### • مواقف عملية معبِّرة:

وفي « ملتقى الفكر الإسلامي » الذي عُقد في الجزائر سنة ١٩٨٧ – على ما أذكر – كان موضوعه « الإسلام والحياة الروحية » وطلب إلى منظمو الملتقى أن أفتتحه بمحاضرة أساسية عن « منهج القرآن والسُّنَّة في إقامة الحياة الروحية » . والقيتُ هذه المحاضرة ، وكانت مرتجلة ، ولكنها مُعَدَّة إعداداً طيباً ، موثقاً بالأدلة الناصعة من الكتاب وصحيح السُّنَّة ، مستأنساً بأقوال ربانيي الأمة ،

بالأدلة الناصعة من الكتاب وصحيح السُّنَة ، مستأنساً بأقوال ربانيي الأمة ، ولا سيما كبار شيوخ الصوفية المشهود لهم بالاستقامة والفضل . ولقد لاحظت أن المحاضرة شدَّت جمهور الحاضرين ، وكان لها تأثير بالغ على نفوسهم ، حتى قام صديقنا الدكتور سعيد رمضان البوطى ، وقال : لقد ظهر لنا أن الشيخ القرضاوي صوفى مقنَّع ! يريد أن يخفى صوفيته بقناع العقلانية والسكفية !

وقال لى صوفى جزائرى كبير معروف ، ونحن على مائدة الغداء : لقد منحك الله شيئاً ، به يتميز كلامك عن غيره ، قلت : وما هو ؟ قال : اللّوعة ! قلت : ماذا تعنى ؟ قال : فى كلامك حرقة غير مصطنعة ، تؤثر فى سامعيك وهى هبة ربّانية ، يختص الله بها من يشاء من عباده .

وأذكر أنى فى جلساتنا مع شيخنا البهى الخولى رحمه الله ، كنت أنقد بعض كلمات الصوفية وبعض مواقفهم ، فكان يحسبنى متمرداً على التصوف كله ، فلما أخرجت كتابى « العبادة فى الإسلام » وكتابى « الإيمان والحياة » قال لى : إنك تحمل قلب صوفى خدعنا عنه عقل الفقيه ا

وفى زيارتى لندوة العلماء ودار العلوم بمدينة لكهنو بالهند ، فى أواثل الثمانينات ، ألقيت عدداً من المحاضرات فى موضوعات فكرية متعددة كان لها وقعها وأثرها ، ولكن أهم ما لفت نظرى قول الإخوة من علماء الندوة وأساتذة الدار : إننا اكتشفنا أنك من رجال التربية الروحية ا

ويبدو أن الجميع يعتقدون أن سكفية الداعية ، وعقلانية المفكر ، تتعارضان مع النزعة الربّانية أو الروحية ، وهذا في رأيي غير صحيح ، فقد كان ابن تيمية وابن القيم سكفيين وهما ربّانيان . وكان الغزالي عقلانيا ، وهو ربّاني . فلا تناقض بين هذه الأمور إذا فُهمَت على وجهها السليم ، ووُضع كل منها في موضعه الصحيح ، وإن كان بيني وبين هؤلاء الربّانيين مراحل ومراحل . . وأسأل الله العقو والمغفرة .

#### \* \*

#### موقفي النظري من التصوف:

وقد بينت موقفي من التصوف في الجزء الأول من كتابي \* فتاوى معاصرة \* في فتويين من فتاواه (١) ، وهو موقف يتميز بالإنصاف ، والاعتدال في تقويم التصوف ، فلست مع المفرطين في مدحه ، ولا من المبالغين في قدحه .

فأحمد الله أن هدانى إلى الموقف الوَسط ، الذى لا يطغى فى الميزان ولا يُخسر الميزان ، كما علمنا الله تعالى فى كتابه : ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ \* أَلَا تَطْغَوْا فِى الْمِيزَانِ \* وَأَقِيمُواْ الْوَزْنَ بِالْقَسْطِ وَلَا تُخسرُواْ الْمِيزَانَ \* أَلَا تَطْغَوْاْ فِى الْمِيزَانِ \* وَأَقِيمُواْ الْوَزْنَ بِالْقَسْطِ وَلَا تُخسرُواْ الْمِيزَانَ \* أَلَا تَطْغُواْ فِى الْمِيزَانِ \* وَأَقِيمُواْ الْوَزْنَ بِالْقَسْطِ وَلَا تُخسرُواْ الْمِيزَانَ \* (٢) . فالعدل بين الطغيان والإخسار ، بين الإفراط

 <sup>(</sup>۱) انظر فتوى « حقيقة الصوفية » ، وفتوى « التصوف بين مادحيه وقادحيه » في الجزء الأول من « فتاوى معاصرة » ص ٧٣٤ – ٧٤٣ – الطبعة الخامسة : دار القلم ودار الوفاء .
 (۲) الرحمن : ٧ – ٩

والتفريط ، فقد ذكرت ما للتصوف وما عليه ، ولا ينكر أحد أثر التصوف والمتصوفة في الحياة الإسلامية ، فكم أسلم على أيديهم من كافر ، وكم تاب على أيديهم من عاص ، وكم رققوا من القلوب ، وزكوا من النفوس ، وهذَّبوا من الأخلاق ، فلنذكر هذا لهم ، بجوار ما نذكر من سقطات وشطحات ، والمتقدمون فيهم – بصفة عامة – أفضل من المتأخرين .

\* \*

#### • فتوى ابن تيمية عن التصوف والصوفية :

ولقد وجدت شيخ الإسلام ابن تيمية - مع صرامته في الالتزام بمنهج السَّلَف ، وشدته في مقاومة البدع - يقف من التصوف والصوفية هذا الموقف الوسط العدل ، وهذا من إنصافه وسعة علمه ، ورحابة أفقه ، رضى الله عنه .

وقد نقلت عنه في فتواى الثانية عن التصوف قوله بعد أن سئل عن الصوفية ، فكان جوابه الذي ذكره في رسالته عن « الفقراء ، وهو أعدل ما قيل في القوم ، قال رحمه الله :

« تنازع الناس في طريقهم : فطائفة ذمّت « الصوفية والتصوف » وقالوا : إنهم مبتدعون خارجون عن السّنة ، ونقل عن طائفة من الأثمة في ذلك من الكلام ما هو معروف ، وتبعهم على ذلك طوائف من أهل الفقه والكلام .

وطائفة غلت فيهم ، وادعوا أنهم أفضل الحلق وأكملهم بعد الأنبياء . . وكلا طرفي هذه الأمور ذميم .

والصواب : أنهم مجتهدون في طاعة الله ، كما اجتهد غيرهم من أهل طاعة الله . ففيهم « المقتصد » الذي هو من أهل اليمين ، وفيهم « المقتصد » الذي هو من أهل اليمين ، وفي كل من الصنفين من قد يجتهد فيخطى ، وفيهم من يُذنب فيتوب أو لا يتوب . ومن المنتسبين إليهم من هو « ظالم لنفسه » ، عاص لربه .

وقد انتسب إليهم طوائف من أهل البدع والزندقة ، ولكن عند المحققين من أهل البدع والزندقة ، ولكن عند المحققين من أهل التصوف ليسوا منهم ، كالحلاج مثلاً ، فإن أكثر مشايخ الطريق أنكروه ، والحريق ، مثل الجنيد سيد الطائفة وغيره ، (١) . . والله أعلم .

泰 朱

<sup>(</sup>١) من رسالة ﴿ الفقراء ؛ لابن تيمية .

#### تقويم ابن القيم للصوفية :

وكذلك أنصف الصوفية الإمام ابن القيم ، كما تجلّى ذلك فى شرحه الواسع العميق المتوازن لرسالة العلامة الهروى « منازل السائرين » . وقد كان ابن القيم يعظم الهروى ويقدّره ، لأنه كان حنبليا ، وتوجهه فى فهم العقيدة وبيانها توجه سَلَفى ، ولا عجب أن يُطلق عليه لقب « شيخ الإسلام » ، ولهذا حاول أن يشرح كلامه شرحاً يُقرّبه إلى منهج الكتاب والسنّة ، وهذى سلّف الأمة ، ويحمله على أفضل الوجوه المكنة ، ومع هذا لم يملك فى كثير من الأحيان إلا أن ينكر عليه (١) ، فالحق أحق أن يُتبع ، والرجال يُعرفون بالحق ، وليس الحق يُعرف بالرجال .

ومن أوضح ما تبين فيه ذلك التوجه المنصف المعتدل قوله في شرح ما ذكره الهروى عن منزلة « الرجاء » وما جاء فيه من شطحات وتجاوزات :

الإسلام حبيب إلينا ، ولكن الحق أحب إلينا منه ! وكل من عدا
 المعصوم - صلى الله عليه وسلم - فمأخوذ من قوله ومتروك » .

وبعد محاولة من ابن القيم لحمل كلام الهروى على أحسن المحامل قال :

« هذا ونحوه من الشطحات التي تُرجى مغفرتها بكثرة الحسنات .
 ويستغرقها كمال الصدق ، وصحة المعاملة ، وقوة الإخلاص ، وتجريد التوحيدت ، ولم تضمن العصمة لبشر بعد رسول الله ﷺ .

وهذه الشطحات أوجبت فتنة على طائفتين من الناس . إحداهما : حُجبت بها عن محاسن هذه الطائفة ، ولطف نفوسهم ، وصدق معاملتهم ، فأهدروها لأجل هذه الشطحات ، وأنكروها غاية الإنكار . وأساءوا الظن بهم مطلقاً وهذا عدوان وإسراف . فلو كان كل من أخطأ أو غلط تُرك جملة ، وأهدرت محاسنه ، لفسدت العلوم والصناعات ، والحكم ، وتعطلت معالمها .

والطائفة الثانية : حُجبوا بما رأوه من محاسن القوم ، وصفاء قلوبهم ، وصحة عزائمهم ، وحُسن معاملاتهم عن رؤية عيوب شطحاتهم ، ونقصانها . فسحبوا عليها ذيل المحاسن . وأجروا عليها حكم القبول والانتصار لها . واستظهروا بها في سلوكهم .

<sup>(</sup>١) انظر نموذجاً لذلك : ما ذكرناه في كتابنا \* الصحوة الإسلامية بين الاختلاف المشروع والتفرق المذموم » فصل \* ترك الطعن والتجريح » ص ٢٣٣ ، ٢٣٤

وهؤلاء أيضاً معتدون مفرطون .

والطائفة الثالثة : - وهم أهل العنل والإنصاف - الذين أعطوا كل ذى حق حقه ، وأنزلوا كل ذى منزلة منزلته ، فلم يحكموا للصحيح بحكم السقيم المعلول ، ولا للمعلول السقيم بحكم الصحيح . بل قبلوا ما يُقبل . وردوا ما يُرد .

وهذه الشطحات ونحوها هى التى حَذَّر منها سادات القوم ، وذموا عاقبتها . وتبرؤا منها ، حتى ذكر أبو القاسم القشيرى فى رسالته : أن أبا سليمان الدارانى رؤى بعد موته ، فقيل له : ما فعل الله بك ؟ فقال : غفر لى . وما كان شىء أضر على من إشارات القوم .

وقال أبو القاسم : سمعت أبا سعيد الشحَّام يقول : رأيت أبا سهل الصعلوكي في المنام ، فقلت له : أيها الشيخ ، فقال : دع التشييخ . فقلت : وتلك الأحوال ؟ فقال : لم تغن عنا شيئاً ، فقلت : ما فعل الله بك ؟ قال : غفر لي بمساتل كانت تسأل عنها العجائز .

وذكر عن الجريرى : أنه رأى الجنيد فى المنام بعد موته ، فقال : كيف حالك يا أبا القاسم ؟ فقال : طاحت تلك الإشارات . وفنيت تلك العبارات . وما نفعنا إلا تسبيحات كنا نقولها بالغدوات » (١) .

#### \*

#### • التصوف باعتباره تراثاً تربوياً:

هذا والتصوف باعتباره تراثأ في التربية الأخلاقية والسلوك الإيماني ، لا يمكن الاستغناء عنه ، كما لا يمكن الاستغناء عن تراث الفقه في معرفة الأحكام الظاهرة .

ولهذا ظل في نفسي خاطر يراودني من زمن ، وهو الكتابة في هذا الجانب الروحي ، أو الرباني ، أو الإيماني ، أو الأخلاقي ، الذي سماه العلامة أبو الحسن الندوي « ربانية لا رهبانية » ، كتابة تستمد من القرآن والسُّنَّة ، وتستفيد من سَلف الأمة ، ومن تراث القوم الرحب ، وتزنه بميزان الشريعة المعصومة ، وتصله بقيم الإسلام الشامل المتوازن ، وتترجمه إلى لغة العصر ، بحيث يفهمه طالبوه ، ويتعاملون معه بيسر .

\* \*

<sup>(</sup>١) انظر: ١ مدارج السالكين ١ : ٢/ ٣٧ - ٤٠ - طبع السُّنَّة المحمدية بمصر .

#### • ما ثبطني عن الكتابة في السلوك:

بَيْد أنه كان مما يتبطنى عن ذلك : ما أعلمه عن نفسى من تفريط فى جنب الله تعالى ، وتقصير فى طاعته سبحانه ، وأن جناحى مهيض عن الطيران فى هذه الأجواء العليا ، فكيف ألقى بنفسى فى بحر خضم لا أحسن السباحة فيه ، ولا الغوص فى أعماقه ؟

وإذا كان لى فضل هنا – والفضل لله وحده - فهو أنى أعرف نفسى جيداً ، ولا تستطيع بمكرها أن تخدعنى عن سبر غورها ، وكشف ريفها ، ولم يغرّنى عن استبانة حقيقتها مدح الناس لى ، وثناؤهم على شخصى ، وذلك لأن الحلق يتعاملون مع الظواهر لا مع السرائر ، مع القشور لا مع اللباب ، مع السطوح لا مع الاعماق .

وأنا أتمثل دائماً بقول ابن عطاء الله في حكمه: « الناس يمدحونك بما يظنونه فيك ، فكن أنت ذاماً لنفسك لما تعلمه منها . . أجهل الناس مَن يترك يقين ما عنده لظن ما عند الناس » !

وكم أخبجل من نفسى - والله - حين يضفون على من الأوصاف ما لست أهلاً له ، وهذا من جميل ستر الله على عباده ، وما أجمل ما قاله أبو العتاهية :

أحسن الله بنا أن الخطابا لا تفوح فإذا المستور منا بين جنبيه فضوح

وفي هذا قال ابن عطاء أيضاً :

المؤمن إذا مُدح استحيا من الله أن يُثنَى عليه بوصف لا يشهده من نفسه!
 إذا أطلق الثناء عليك ولست له بأهل ، فاثن عليه - تعالى - بما هو أهله!
 مَن أكرمك فإنما أكرم فيك جميل ستره ، فالحمد لمن سترك ، ليس الحمد
 لمن أكرمك وشكرك ، !

وكثيراً ما كنت أتمثل – عندما يمدحنى مادح أحسن بى ظنه – بقول الشاعر الصالح يناجى ربه :

يظنون بي خيراً وما بي من خير ولكنني عبد ظلوم كما تدري ا

سترت عيوبى كلها عن عيونهم فصاروا بحبونى ، وما أنا بالـــلـى فلا تفضحَــنّى فى القيامة بينهم

والبستنی ثوباً جمیلاً من السستر یُحُب ، ولکن شبهونی بالغیر ! وکن لی یا مولای فی موقف الحشر

كان حيائى من ربى ، ثم من نفسى وتقصيرى ، حائلاً بينى وبين الدخول فى علم السلوك ، رغم طلب عدد من إخوانى وتلاميدى آن أكتب فى ذلك للناس شيئاً ، لعل الله ينفع به .

ثم قوّی عزمی علی ذلك قوة رجائی فی رحمة الله تعالی ومغفرته وإحسانه ، وأنی إن لم أكن أهلاً أن أنال رحمته ، فرحمته أهل أن تنالنی ، وقد قرأت فی الصحیح : أن رَجُلاً جاء یسأل النبی ﷺ عن الساعة ، فقال له : « وما أعددت لها » ؟ قال : والله ما أعددت لها من كثير صلاة ولا صیام ولا صدقة ، ولكنی أحب الله ورسوله ! قال : « أنت مع مَن أحببت » (١) .

فما فرح الصحابة بشىء فرحهم بهذا الحديث ، ليقينهم بأنهم يحبون الله ورسوله .

وقيل للنبي ﷺ : الرجل يحب القوم ، ولما يلحق بهم ! قال : « المرء مع مَن أحب » (٢) .

بل صح أن رجلاً جىء به إلى رسول الله ﷺ مرات كثيرة في شرب الخمر ، وهو يُضرَب ، ثم يعود ، حتى قال بعض الصحابة ، ما أكثر ما يؤتى به ، لعنه الله ! فقال النبي ﷺ : ﴿ لَا تَلْعَنُهُ ، فَإِنْهُ يَحْبُ الله وَرَسُولُهُ ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن أنس : اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان برقم (١٦٩٣) .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن أبي موسى : اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشبخان برقم (١٦٩٤) .

<sup>(</sup>٣) روى البخارى عن عمر بن الخطاب : أن رجلاً كان على عهد النبي على السمه عبد الله وكان يلفب المحماراً ، وكان يُضحك رسول الله على النبي قد جلده في الشراب ، فأتى به يوماً ، فامر به فجلد ، فقال رجل من القوم : اللَّهُمَّ العنه ، ما أكثر ما يؤتى به ؛ فقال النبي صلى الله عليه وسلم : الا تلعنوه ، فوالله ما علمت إنه يحب الله ورسوله ،

رواه البخاري في كتاب \* الحدود \* - الْبخاري مع الفتح جزء ١٢ حديث (٦٧٨٠) .

وأنا أرجو أن أكون ممن يحب الله ورسوله ، ويحب الصالحين من عباده ، وإن لم يكن منهم : كما قال القائل :

أحب الصالحين ولستُ منهم

عساني أن أنال بهم شهاعة ! وأكرهُ مَن بضاعتُه المعساصي وإن كنا سواءً في البضاعة ا

## حاجة الناس إلى الحياة الربّانية والتربية الإيمانية :

لقد تبين لي من خلال التجربة العملية ، والممارسة الميدانية ، مع عوام الناس ومع مثقفيهم ، مع الغافلين منهم ، ومع العاملين في الجماعات الإسلامية المختلفة ، أن الجميع أفقر ما يكونون إلى تربية إيمانية صادقة ، تغسل قلوبهم من حب الدنيا ، ومن حب أنفسهم ، وتأخذ بأيديهم إلى الله تبارك وتعالى ، وتحررهم من العبودية - للأشياء وللأهواء وللأوهام ، ليعتصموا بالعبودية لله وحده ، وبذلك يطهرون عقولهم من الشرك ، وقلوبهم من النفاق ، والسنتهم من الكذب ، وأعينهم من الخيانة ، وأقوالهم من اللُّغو ، وعباداتهم من الرياء ، ومعاملاتهم من الغش ، وحباتهم من التناقض .

وبعبارة أخرى : هم في حاجة إلى ا التزكية ، للنفوس ، التي لا فلاح بغيرها ، كما قال تعالى: ﴿ وَنَفْس وَمَا سَوَّاهَا \* فَٱلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا \* قَدْ أَفْلَحَ مَن رَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾ (١) .

والتزكية من الزكاة ومعناها : الطهارة والنماء ، والطهارة تعني : التخلي عن النفاق والرذائل ، والنماء يعني : التحلي بالإيمان والفضائل ، فهي - كما يقول أهل السلوك - تخلية وتحلية .

ولقد جعل القرآن من مهمة الرسول الأساسية : « التزكية ، مع تلاوة آيات الله ، وتعليم الكتاب والحكمة ، كما جاء ذلك في أربع آيات من كتاب الله ، منها قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمنينَ إِذْ بَعَثَ فيهم رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ من قَبْلُ لَفِي ضَلَالِ مَّبِينِ ﴾ (٢) .

(١) الشمس : ٧ - ١٠

(٢) آل عمران : ١٦٤

ولقد قام النبى ﷺ بمهمته خير قيام ، وربَّى أفضل جيل عرفته البَشرية : إيماناً وتعبداً ، وخُلُقاً وبدلاً ، وجهاداً في سبيل الله ، وكان هذا الجيل النموذجي معلِّماً للبَشرية كلها من بعد .

. والناس أحوج ما يكونون إلى التأسى بهذا الجيل الربّاني ، والتخلق بأخلاقه التي وصفها الله في آخر سورة الفتح ، وتحقيق « شُعَب الإيمان » السبعة والسبعين في حياتهم حتى يرضى الله عنهم ، وحتى يصلوا إلى درجة «الإحسان » الذي عرّفه الرسول الكريم بقوله : « أن تعبد الله كأنك تراه ، فإنه يراك » كما جاء في حديث جبريل المشهور .

إنهم فى حاجة إلى معرفة عيوب النفس ، وأمراض القلوب ، ومجامع الهوى ، ومداخل الشيطان ، وكيف يتقيها المسلم ما استطاع . فالوقاية أسلم ، وكيف يتقيها المسلم ما استطاع . فالوقاية أسلم ، وكيف يعالجها إذا سقط فيها ، فما جعل الله داء إلا جعل له شفاء ، علمه من علمه ، وجهله من جهله .

ولكن الخطر هو اهتمام الناس بأمراض أبدانهم ، وغفلتهم عن أمراض قلوبهم ، وإذا تنبهوا لها ، فأين يجدون أطباء القلوب ؟ والمفروض أنهم العلماء ، بيّد أن العلماء أنفسهم باتوا من جملة المرضى ، فلا حَوْلَ ولا قُوَّة إلا بالله !

وقد قال الشَّاعر:

بالملح يصلح ما يخشى تغيره فكيف بالملح إن حلَّت به الغِيرُ ؟ ا

لكن الخير لن ينقطع عن هذه الأمة ، ولا تخلو الأرض من قائم لله بالحجة .

إن الحياة المادية المعاصرة : رحى طحون ، والناس هم الحَبّ المحصور بين حجريها الكبيرين ، تطحنهم طحناً ، ثم بعد ذلك يُعجنون ويُخبزون ، ولا تنضجهم إلا النار !

ولا سبيل أمام البشرية عامة ، والمسلمين خاصة ، إلا بالحياة الربَّانية .

إنهم في حاجة إلى « ربانية نقية » ترفعهم من حضيض عباد الشيطان ، إلى ذُرا عباد الرحمن ، وتنقلهم من تعاسة عبودية الدينار والدرهم ، وعبودية الدنيا ، إلى سعادة التحرر منها ، وعز طالب الآخرة . إنهم في حاجة إلى « الصدق مع الحق ، والحُلُق مع الحَلَق » ، وهذا ملخص التصوف ، أو هو تقوى الله والإحسان إلى خلقه ، وهذا هو الدين كله ، وإليه الإشارة بقوله تعالى في ختام سورة النحل : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَالَّذِينَ هُم مُّحْسنُونَ ﴾ (١) .

نريدها « ربانية نقية » واضحة الغاية ، بيِّنة الطريق ، مستقيمة على أمر الله ، متبعة لسُنَّة رسول الله عَلَيْ ، ماضية على نهج السَّلف ، بعيدة عن بدع القول والعمل ، وانحراف الاعتقاد والسلوك ، تسمو بالروح ، وتزكى النفس ، وتحيي المضمير . تجدد الإيمان ، وتصلح العمل ، وترقى بالأخلاق ، وتنمى حقيقة الإنسان ! لا نريدها دروشة منحرفة ، ولا رهبانية مغالية ، ولا مظهرية زائفة ،

ولا نظريات فلسفية بعيدة عن روح الإسلام ، ووسطية الإسلام .

موقف بعض السَّلَفيين من التصوف :

وأود أن أنبه هنا : أن بعض الإخوة السَّلَفيين يغالون في الموقف من التصوف ، ويعتبرونه كله شيئاً دخيلاً على الإسلام ، ويتهمون أهله كلهم بالابتداع والانحراف ، كما يتضح ذلك من تعليقات العلامة الشيخ محمد حامد الفقى رحمه الله ، على كتاب " معارج السالكين " لابن القيم ، ومثله كثير من أتباع المدرسة السَّلفية ، الذين أرسلوا أقلامهم وألسنتهم شواظاً من نار على التصوف كله . وعلى أتباعه جميعاً ، قديماً وحديثاً ، وهذه مبالغة غير صحيحة ، وغير مقبولة ، وغير نافعة .

## ابن تيمية وابن القيم رجلان ربّانيان :

ومن العجيب أن هؤلاء ينتمون إلى مدرسة شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه الإمام ابن القيم ، وهما من الربانيين الصادقين نظرياً وعملياً . .

نظرياً . . كما تدل على ذلك كتاباتهما ، فابن تيمية له رسائل في التصوف والسلوك بلغت مجلدين من مجموع فتاويه ، بالإضافة إلى كتابه \* الاستقامة \* الذي صدر في جزأين بتحقيق الدكتور رشاد سالم رحمه الله .

(١) النحل : ١٢٨

وابن القيم له مجموعة كبيرة من المؤلفات ، مثل : الجواب الكافى ، وطريق الهجرتين ، وعدة الصابرين ، وروضة المحبين ، وأعظمها وأوسعها من غير شك : مدارج السالكين شرح منازل السائرين إلى مقامات ﴿ إِيَّاكَ نَعْبِدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ .

وعملياً . . كما دلّت على ذلك سيرة الرجلين ، وصلابتهما في الحق ، وصبرهما على الأذى ، وجهادهما في سبيل الله ، وحبهما لله ورسوله ، وإقبالهما على الله تعالى ، إقبالاً يشهد به كلُ مَن عرفهما واقترب منهما ، رضى الله عنهما .

حسبك من ابن تيمية أنه تقبَّل المحن والسجن في سبيل الله ، بنفس راضية ، وقلب مطمئن ، قائلاً : ﴿ إِنْ جَنَّتَى في صدرى ، حيثما ذهبت فهي معى ، ماذا يصنع أعدائي بي ؟ إِنْ سجنوني فسجني خلوة ! وإِنْ نَفُوْني فنفيي هجرة ! وإِنْ نَفُوْني فنفيي هجرة ! وإِنْ قَتْلَي شهادة ﴾ !

وحين أدخل القلعة ليُسجن ، ورأى سورها ، ذكر قول الله تعالى : ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ (١) .

إنها الربانية التي تستعذب العذاب في سبيل الله ، وتعيش في جنَّة الرضا مهما أصابها في ذات الله .

ومن إنصاف ابن تيمية : أنه أثنى على كثير من مشايخ الصوفية ، ومنهم الشيخ عبد القادر الجيلاني ، الذي نقل عنه بعض كلماته في « الفَدَر » ونوّ، بها ، وكذلك ابن القيم .

وهذا ما ينقص كثيراً ممن يدَّعون الانتساب إلى مدرسته ، ولا تجد لأحدهم

<sup>(</sup>١) الحديد : ١٣

عيناً تدمع ، ولا قلباً يخشع ، ولا جسداً يرتعش ، من خشية الله تعالى ، ولا تحس لله تعالى ورسوله .

ولكنه الاتباع الآلى الجاف الصارم ، كأنما هو ترس في ماكينة ، يُدار فيدور ، ولا روح له ، ولا حياة فيه !

وفى مقابل هؤلاء صنف يتمتع بالعاطفة الحارة ، والوجدان الحق ، والروح الفيَّاض بالحب والحشية ، ولكنه غير منضبط بضوابط الشرع ، يَحْكمه ذوقه ووجدانه ، أو ذوق مشايخه ووجدانهم ، وهؤلاء هم أكثر المتصوفة ، أعنى المخلصين منهم .

وكلا الصنفين أفرط في ناحية وفرط في أخرى ، والخير كل الخير في الوَسَطية المتميزة عن طرفي الإفراط والتفريط .

#### \* \*

#### تصويف السَّلفية ، وتسليف الصوفية :

لهذا كان من الخير أن نطعتم كل واحد من الصنفين أو الطرفين بالمزايا التى عند الطرف الآخر ، وهو ما عبَّر عنه المفكر المسلم الاستاذ محمد المبارك رحمه الله بقوله : نسلَف الصوفية ، ونصوف السَّلْفية !

وبهذا التطعيم ينشأ صنف جامع لمزايا الفئتين ، منزَّه عن عيوب كل منهما . وأحسب أن هذا ما حاوله الإمام حسن البنا الذي كان يجمع – في رأبي – عقلية السَلَفي الملتزم ، وروحانية المتصوف المحلَّق .

وهذا ما أحاول أن أصل إليه بإصدار هذه السلسلة التي أدعو الله أن يوفقني فيها ، لأبين فيها لسالكي الطريق إلى الله تعالى : ما ينبغى علمه وعمله ، حتى يجوزوا عقباته ، ويقطعوا مراحله ، وبتخطوا عوائقه ، بيقين أهل المعرفة ، وعزيمة أهل الصبر ، ونية أهل الإخلاص ، وجهاد أهل الصدق ، وثبات أهل الإيمان ، وإحسان أهل المحبة

#### منهجنا في هذه الدراسة :

وسأجتهد في هذه الدراسة : أن نرد التصوف إلى جذوره الإسلامية ، مستمدين من محكمات القرآن الكريم وصحيح السُّنة المطهرة ، وأن أنقى التصوف الحق مما علق به من شوائب كدرت صفاءه ، وشابت جوهره ، مما تأثر به من مصادر أجنبية غريبة عن طبيعة الإسلام ووسطيته ، ومما دخل عليه من أوهام البشر وأهوائهم وتجاوزاتهم المائلة إلى الغلو حيناً ، وإلى التقصير حيناً آخر ، ودين الله - كما قال سكف الأمة - بين الغالى فيه والجافى عنه .

وقد كان مما أثر في التصوف جملة أشياء ، منها :

١ - قبول « الإسرائيليات » التي جاء بها من أسلم من أهل الكتاب ، وكثير منها لا يوجد له أصل في كتبهم المعروفة ، نما يدل على أنها من حكايات العوام بعضهم لبعض .

٢ - أخذ كل ما يروى من الأحاديث النبوية مأخذ التسليم ، دون تمييز بين ما يُقبل وما يُرد ، بناء على ما قيل من أن الحديث الضعيف يُعمل به فى فضائل الأعمال ، وفى الترغيب والترهيب ونحو ذلك ، ورغم أن هذا ليس متفقاً عليه ، فإن الذين قالوه اشترطوا لقبول الضعيف شروطاً لم يراعها المتصوفة فى الغالب ، حتى إنهم رووا الأحاديث الضعيفة جداً ، والتى لا أصل لها بالمرة ، والموضوعة المكلوبة ، وهذا شائع بينهم ومعروف .

٣ - الثقة المطلقة بشيوخهم ، فما قاله الشيخ فهو حق ، وما أمر به فهو مطاع ، دون أن يعرض ذلك على الشرع ، وقد شاع في التربية عندهم قولهم : من قال لشيخة : لم ؟ لا يفلح 1 المريد بين يدى الشيخ كالميت بين يدى الغاسل !! مع أن من المقرر المتفق عليه : أن كل أحد يؤخذ من كلامه ويُرد عليه ، إلا المعصوم - صلى الله عليه وسلم .

٤ - الثقة كذلك بأذواقهم ووجداناتهم الخاصة ، وما يأمر به الكشف والإلهام ، والرجوع إلى حكمها مثل حكم الشرع أو قبله ! مع أن تلك الأذواق والإلهامات ، غير مأمونة ولا معصومة ، وقد أغنانا الله عنها بالوحى الذى لا يضل ولا ينسى .

عدم الوقوف عند ما جاء به الشرع في العبادات والأذكار والسلوكيات ، ووضع أوراد من عند المشايخ بدل الأوراد المأثورة ، واختراع عبادات أو قبول عبادات لم يأمر بها قرآن ولا سُنَة ، وإنما هي مما أحدثه الناس ، وكل مُحدّثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة ، وكل ضلالة في النار .

لهذا سيكون عمدتنا هو القرآن الكريم المصدر الأول للملّة ، والينبوع الأول للعقيدة والشريعة والتربية والسلوك ، ثم السَّنّة المشرّفة المبيّنة للقرآن ، مكتفين بالصحاح والحسان من الأحاديث ، فهى التي تبيّن موقف الإسلام من الأحكام ومن السلوك ، وما نذكره من حديث نُبيّن مَن أخرجه ودرجته ، وعندنا من الأحاديث المقبولة ما يغنينا عن الأحاديث الواهية ، وإذا ذكرنا - وعندنا من المحاديث الفعيف ، فذلك للاستئناس به لا للاحتجاج والاستشهاد .

وسنضرب صفحاً عن الإسرائيليات إلا ما كان منها مؤيداً لما ثبت في ديننا من فضائل ومكارم ، وكذلك عن غرائب الأقوال والحكايات التي تتسم بالمبالغة والتهويل ، ولا يقوم على صحتها دليل .

وسننقل عن كبار شيوخ القوم ما لا بد لنا منه ، لشرح المفاهيم ، وبيان الحقائق ، وتوضيح القيم ، وخصوصاً المعروفين منهم بالاستقامة والالتزام ، مثل سيد الطائفة الجنيد ، وسهل التُسترى ، وأبى سليمان ، والزهاد الأوائل مثل : الحسن البصرى ، والفضيل بن عياض ومالك بن دينار وغيرهم .

وسنقتبس من تراث القوم ما يكشف الغوامض ، وينير العقول ، ويوقظ القلوب ، ويحرك العزائم ، مثل كتب الحارث المحاسبي ، والقشيري ، وأبي طالب المكي ، والغزالي ، وابن القيم ، وابن عطاء الله ، وغيرهم . . إلى جوار ما ناخذ من المفسرين والمحدّثين والفقهاء والمربين ، من القدماء والمحدّثين .

وسنبتعد عن \* المصطلحات » والكلمات المثيرة للجدل والخلاف ، متوخين السهولة والتيسير والاعتدال ، فإن هدفنا أن نبنى ولا نهدم ، وأن نجمع ولا نفرق ، وإن نهدى ولا نؤذى ، والعبرة بالمسميات والمضامين لا بالأسماء والعناوين .

وأملنا أن نسهم - بهذه السلسلة - في تقريب الناس من ربهم اللي خلقهم

فسوًا هم ، لنأخذ بأيديهم إلى الله ، ونحشدهم فى ساحة رضاه ، والتخفيف من التكالب على الدنيا والغفلة عن الآخرة ، وتقوية الإيمان فى القلوب ، حتى يحب أحدهم لأخيه ما يحب لنفسه ، فإن لم يرق إلى هذه الدرجة ، فليطهر صدره من الغل والحسد والأحقاد والبغضاء ، فإنها هى الحالقة ، لا تحلق الشعر ، ولكن تحلق الدين ، والتحذير من القواطع الأربعة ، التى تقطع السالكين عن طريق الله ، والتى قال فيها الشاعر :

إنى بُليتُ بأربـــع يرميـــننى بالـنبل عن قـوس له توتـير ا إبليس والدنيا ونفسى والورى يا رب أنت على الخلاص قدير ا

#### • التوازن بين فقه الأحكام وفقه السلوك :

الحق أن فقه الأحكام الفرعية العملية المتعلقة بظاهر الحياة الدنيا ومعايش الناس ، قد شغل من حياتنا وفكرنا وجهدنا حيّزاً كبيراً ، خواصنا وعوامنا .

لهذا الفقه أنشئت المجامع المحلية والعالمية ، وعقدت الندوات والمؤتمرات المتخصصة ، وأنشئت الكليات والأقسام ، وألفت الكتب ما بين مبسوط ووسيط ووجيز .

هذا بالنسبة للخواص ، وبالنسبة للعوام ، قد شغلوا أنفسهم وشغلهم علماؤهم بالجزئيات والتفصيلات ، بل التعقيدات ، حتى غدا باب الطهارة يدرس للجمهور خلال شهر رمضان كله ، ثم لا ينتهون منه .

هذا . . وقد كان الرجل يأتى النبى ﷺ من باديته ، فلا بمكث إلا يوماً أو أياماً ، ثم يعود إلى قومه ، وقد فقه دينه ، بالرؤية والمشاهدة : ١ صلُّوا كما رأيتمونى أصلَّى " .

ليس معنى هذا أن نهمل فقه الأحكام الظاهرة ، بل هو مطلوب وواجب ، ولكن التوازن مطلوب وواجب أيضاً : التوازن بين الظاهر والباطن ، أو بين اعمال الجوارح وأعمال القلوب .

لقد جعل الإمام الغزالي ( الفقه ) القائم على مراعاة الظاهر وحده ،

من « علوم الدنيا ؛ لا من علوم الآخرة ! حتى إنه عاب على أهل الفقه فى زمنه تركهم بعض فروض الكفاية المهمة للأمة ، وأكبوا على الفقه لما وراءه من مناصب القضاء والإفتاء وغيرها ، على حين لا يوجد طبيب فى البلدة إلا من أهل الذمة !

لذا كان لا بد أن نعيد لـ \* فقه القلوب » مكانه ومكانته ، ونعطيه حقه من الاهتمام العلمى والعملى ، وأن نوجه عناية الخاصة والعامة إلى « فقه السلوك » ، سلوك طريق الله ، وطريق الآخرة ، فلا نجاة إلا به ، ولا صلاح بغيره ، بل لا حياة بدونه ، ولا وصول إلى الله بسواه .

إنها التجارة الرابحة التي غفل عنها أكثر الخلق: التعامل فيها مع رب العالمين ، ورأس المال لها هو العمر ، والبضاعة هي الطاعة ، والربح هو المعفرة والجنّة في الآخرة ، والحياة الطيبة في الدنيا : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كَتَابَ اللهُ وَأَقَامُواْ الصَّلَاةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِراً وَعَلانيَةً يَرْجُونَ تبجَارَةً لَن تَبُورَ \* لِيُوفَيُهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزيدَهُم مِّن فَضَله ، إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ (١) .

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرِ أَوْ أَنْقَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَهُ حَيَاةً طَيْبَةً ، وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٢) .

فمن ضيَّع هذه التجارة ، فقد ضيَّع نفسه ، وخسر كل رأس ماله ، وفاته خير الآخرة والأولى .

على نفسه فليبك مَن ضاع عمره وليس له منها نصيب ولا سهم ا وصدق الله إذا يقول : ﴿ قُلُ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، أَلَا ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾ (٣) .

وخسارة رأس المال هنا لا عوض لها ، إذ لا عمر بعد العمر ، ولا تأخير إذا جاء الأجل : ﴿ وَلَنْ يُوِّخُرُ اللَّهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا ، وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (٤) .

(۱) فاطر : ۲۹ - ۳۰ -

(٣) الزمر : ١٥

(٢) النحل: ٩٧

(٤) المنافقون : ١١

أسأله تعالى أن يجعل هذه الدراسات قبساً من العلم النافع ، وعوناً على العمل الصالح ، ونوراً يضىء الطريق ، ويجعلها لى لوناً من المجاهدة فيه ، ولا يحرمني من الهداية التي وعدها بقوله : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمُ سَبُلَنَا ، وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحسنينَ ﴾ (١) .

« اللَّهُمُّ إِنَّا نعوذ بك من علم لا ينفع ، ومن قلب لا يخشع ، ومن عمل
 لا يُرفع ، ومن دعوة لا يُستجاب لها » (٢) .

اللَّهُمَّ اجعلنا من عبادك الذين يتعلمون فيعْلَمون ، ويَعْلمون فيعملون ، ويعملون ، ويعملون ، ويعملون ، ويخلصون فيثبتون فيُقبلون .

﴿ رَبَّنَا لَا تُزِعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنْكَ رَحْمَةً ، إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ \* رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبْبَ فِيهِ ، إِنَّ الله لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ (٣) . الذوحة في ذي الحجة ١٤١٣ هـ - يونيو (حزيران) ١٩٩٣م (\*) .

الفقير إلى الله تعالى يوسىف القرضاوي

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) العنكبوت: ٦٩ (٢) رواه مسلم . (٣) آل عمران : ٨ – ٩ (ه) هذا تاريخ كتابة المقدمة ، وها أنذا أقدم الكتاب للطبع بعد سنتين : أى فى ذى الحجة ١٤١٥ هـ ( يونيو ١٩٩٥ م ) .

## خصائص الحياة الربانية أو الروحية في الإسلام

- التوحيد .
- الاتباع .
- الامتداد والشمول.
  - الاستمرار .
  - اليُسر والسعة .
- التوازن والاعتدال.
  - التنوع .

## خصائص الحياة الربانية أو الروحية في الإسلام

للحياة الربانية أو الروحية في الإسلام خصائص تميزها عن أي حياة تنسب إلى الروح في الأديان الأخرى ، كتابية أو وضعية .

#### ١ - التوحيد :

التوحيد هو أول خصائص الحياة الروحية في الإسلام ، وهو أيضاً أول مقوماتها ، فلا وجود لهذه الحياة بغير التوحيد .

ومعنى التوحيد هو : إفراد الله تعالى بالعبادة والاستعانة ، فلا يُعبد إلا الله ، ولا يُستعان إلا بالله ، وهذا مقتضى قوله تعالى : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ الآية التي جعلها الله تعالى واسطة عقد فاتحة الكتاب وأم القرآن ، وجعلها الإمام الهروى محور رسالته \* منازل السائرين ؛ إلى مقامات : إياك نعبد وإياك نستعين \* والتي شرحها ابن القيم في \* مذارج السالكين \* .

والعبادة معنى مركّب من عنصرين : غاية الخضوع للمعبود ، مع غاية الحب له ، كما شرحنا ذلك في كتابنا \* العبادة في الإسلام \* . وهي الغاية من خلق المكّلفين جميعاً : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١) .

لقد بيَّن القرآن أن الأنبياء جميعاً بُعِنُوا إلى اقوامهم برسالة التوحيد : ﴿ اعْبَدُواْ اللهُ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهُ غَيْرُهُ ﴾ (٢) ، وتحريرهم من عبادة الطاغوت أيّا كان اسمه وعنوانه ، وآيّا كان شكله وصورته : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمّةٍ رَّسُولاً أَنْ اعْبُدُواْ اللهَ وَاجْتَنْبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) الذاريات: ٥٦

<sup>(</sup>۲) الأعراف : ۹۹ ، ۲۵ ، ۷۳ ، ۸۵ ، وهود : ۵۰ ، ۲۱ ، ۸۶ ، والمؤمنون : ۲۲ ، ۳۲

<sup>(</sup>٣) النحل: ٣٦

قد يكون هذا الطاغوت المعبود من دون الله بَشَراً ظاهراً أو جناً مختفياً عن الأعين . وقد يكون قوة من قوى الطبيعة ، الأعين . وقد يكون قوة من قوى الطبيعة ، وقد يكون حجراً من الأحجار ، نحته الناس وصوروه ثم عبدوه ! قد يكون شيطاناً مريداً ، وقد يكون نبياً معصوماً أو ولياً صالحاً ، ولا ذنب له في عبادتهم إياه .

جاء الإسلام يحرر الناس من عبادة غير الله : عبادة الأشخاص ، وعبادة الأشياء ، وعبادة الأهواء . وقد قال ابن عباس : « شر إله عُبدً في الأرض الهوى » .

وكانت دعوة النبي ﷺ إلى ملوك النصارى وأمراء أهل الكتاب تُخْتَم بهذه الآية الكريمة : ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ تَعَالُواْ إِلَى كُلْمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ الا اللهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضَنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ (١) .

إن الذي أفسد الحياة ، وأضل الناس ، ليس هو الإلحاد ، فقد كان الملحدون الجاحدون لوجود الله قلة لا وزن لها طوال عصور التاريخ ، إنما هو الشرك ، الذي جعل الناس يعبدون مع الله آلهة أخرى ، يزعمون أنها شفعاؤهم عند الله . وقد غدا هذا الشرك وكرا للكهانة والدجل ، ومباءة للخرافات والأباطيل . والانحطاط بالإنسان من ذرا الكرامة إلى حضيض الهوان : ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِالله فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرِّبِحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾ (٢) .

إن الحياة الروحية كما يريدها الإسلام تقوم على التوحيد الخالص لله ، وهذا التوحيد يقوم على عناصر أربعة ، أشارت إليها سورة الأنعام ، وهي سورة التوحيد :

أولها : ألا يبغى غير الله ربا : ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللهِ أَبْغِي رَبّاً وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْء ﴾ (٣) .

(۱) آل عمران : ۲۶ (۲) الحيج : ۳۱ (۳) الأنعام : ۱٦٤

وثانيها : الا يتخذ غير الله ولياً : ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللهِ اتَّخِذُ وَلِيّاً فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١) .

وثالثها: الا يبتغي غير الله حكماً: ﴿ أَفَغَيْرَ اللهِ ابْتَغِي حَكَماً وَهُوَ الَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمُ الْكَتَابَ مُفَصَّلاً ﴾ (٢).

ورابعها : ألا يبتغى غير رضا الله غاية : ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُسَكِي وَمُسَكِي وَمُسَكِي وَمُسَكِي وَمُسَكِي وَمُسَكِي وَمُسَكِي وَمُسَكِي وَمَسَاتِي لله رَبِّ الْعَالَمِينَ \* لا شَرِيكَ لَهُ ﴾ (٣) .

فإذا اكتملت هذه العناصر علماً وحالاً وعملاً ، تحقق التوحيد ، الذي هو اساس الحياة الروحية ، بل هو روح الوجود الإسلامي كله .

\* \*

#### ٢ - الاتباع:

وثانية خصائص هذه الحياة كما يريدها الإسلام: الاتباع..

فليست الحياة الربانية أو الروحية الإسلامية مادة هلامية رجراجة ، يشكلها الناس بما يشاءون ، وكيف يشاءون ، بل هي حياة منضبطة بأحكام الشرع الإلهي .

وإذا كان جوهر الحياة الروحية هو حسن الصلة بالله تعالى ، بذكره وشكره وحسن عبادته جَلَّ شأنه ، فإن هذه الصلة مضبوطة بأصلين أساسيين :

الأول : أن تكون العبادة لله وحده ، فلا يُشْرَكُ به أحد ، ولا يُشْرَكُ به أحد ، ولا يُشْرَكُ به شيء ، لا نبيّ ولا وليّ ، ولا مَلَكُ ولا جن ، ولا بَشَر ولا حجر : ﴿ وَمَا أُمرُواْ إِلَّا لَيَعَبُدُواْ اللهَ مُخْلَصِينَ لَهُ اللَّينَ حُنْفَاءً ﴾ (٤) .

﴿ فَمَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبَّهِ الْحَدَا ﴾ (٥) .

الثانى : ألا يُعبد الله إلا بما شرعه ، في كتابه وعلى لسان رسوله ﷺ . حتى لا يشرع أحد في الدين ما لم يأذن به الله ، فالأصل في العبادات

 <sup>(</sup>۱) الأنعام : ۱۶ (۲) الأنعام : ۱۱۶ (۳) الأنعام : ۱۲۲ – ۱۲۳

<sup>(</sup>٤) البينة : ٥ (٥) الكهف : ١١٠

الشعائرية التوقيف والمنع ، حتى يأتى نص من الشارع ينشئها . على خلاف الأصل في العادات والمعاملات وشئون الحياة ، فالأصل فيها الإذن والإباحة ، ما لم يأت نص محرم من الشارع .

وقد سئل أبو على الفضيل بين عياض رضى الله عنه عن قوله تعالى : ﴿ لِيَبْلُوكُمُ اللَّهُ عَلَمَ الْحُسَنُ عَمَلاً ﴾ (١) : ما أحسن العمل ؟ قال : أحسن العمل أخلصه وأصوبه ، فلا يُقبل من العمل إلا ما كان خالصاً صواباً ، قيل : وما خلوصه وصوابه ؟ قال : خلوصه أن يكون لله ، وصوابه أن يكون على السُّنّة .

فالذين يحكمون أذواقهم ومواجيدهم في إنشاء صور وابتداع آشكال وأساليب للعبادة ، استحسنتها عقولهم ، وزينتها لهم أهواؤهم ، مخطئون خطئاً فاحشاً ، وإن كانوا يقصدون التقرب إلى الله تعالى : فإن شرعية العبادة لا تُستمد من تحسين العقل ، ولا من تزيين الهوى ، بل من الوحى وحده .

ولهذا قال رسول الله ﷺ : « مَن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد » (٢) يريد : مَن ابتدع في ديننا صوراً للتعبد لم يشرعها الله فهي مردودة عليه ، غير مقبولة منه .

وقال عليه الصلاة والسلام: « عليكم بسُنتى وسُنتَ الخلفاء الراشدين المهديين ، عضوا عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل بدعة ضلالة » (٣) .

华 华

<sup>(</sup>١) هود : ٧ ، والملك : ٢

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن عائشة : انظر : اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان لمحمد فؤاد عبد الباقي - الحديث (١١٢٠) .

<sup>(</sup>٣) رواه عن العرباض بن سارية : أبو داود (٤٦٠٧) والترمذي ، وقال : حسن صحيح (٢٦٧٦) ، وابن ماجه (٤٦) ، (٤٤) ، وأحمد (١٢٦/٤ ، ١٢٧) والحاكم (١/ ٩٥) ، وابن حبان (٥) وغيرهم ، وهوالحديث الثامن والعشرون في جامع العلوم والحكم لابن رجب .

## ٣ -- الامتداد والشمول:

وثالثة هذه الخصائص تتمثل في الامتداد والشمول .

فالمسلم لا يعيش حياتين متناقضتين : روحية مستقلة ومادية منفردة . .

بل هي حياة واحدة تمتزج فيها الروحانية بالمادية امتزاج الروح بالجسم والعصارة بالغصن .

فالحياة الروحية للمسلم حياة ممتدة عميقة نافلة شاملة ، تصحبه في جلوته وخلوته ، في البيت وفي الطريق ، في العلم وفي العمل ، في السفر وفي الحضر ، عند النوم وعند اليقظة ، فليست الحياة الروحية للمسلم مقصورة على المسجد ، عند أداء العبادة الشعائرية ، ثم ينطلق محلول اللجام ، لا يتقيد بشيء ، بل هو مع الله دائماً ، لا يغفل عنه ، ولا ينسي ذكره ، ولا يهمل رقابته : ﴿ وَللهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ، فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَشَمَّ وَجَهُ الله ﴾ (١) ، فأينما تُولُواْ فَشَمَّ وَجَهُ الله ﴾ (١) ، فرا يكونُ من نَجُوكُ ثَلَائَة إلا هُو رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسَة إلا هُو سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ من ذَكِكَ وَلا أَكْثَرَ إلا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ﴾ (٢) .

ولهذا شُرِع الذكر والدعاء في كلّ شأن من شنون الحياة : في الإصباح والإمساء ، والدخول والخروج ، والأكل والشرب ، والنوم واليقظة ، والسفر والأوبة ، حتى عند الشهوة الجنسية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اذْكُرُواْ اللهَ ذِكْراً كَثَيراً \* وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً واصيلاً ﴾ (٣) .

والمسلم في أعماله الدنيوية المحضة من زراعة وصناعة وتجارة وإدارة ، ليس معزولاً عن الحياة الروحية ، فهو مطالَب بأن يراقب الله في عمله ، فيتقنه ، فلا يغش ولا يخون ولا يظلم : « إن الله يحب من العامل إذا عمل أن يحسن ، (٤) ، وهو مطالب كذلك ألا يلهيه أمر ان الله كتب الإحسان على كل شيء ، (٥) . وهو مطالب كذلك ألا يلهيه أمر

<sup>(</sup>١) البقرة: ١١٥ (٢) المجادلة: ٧ (٣) الأحزاب: ٤١-٢٤

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في لا شُعَب الإيمان » عن كليب ، وحَسَّنه في صحيح الجامع الصغير وزيادته (١٨٩١) .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم عن شداد بن أوس برقم (١٩٥٥) وهو الحديث السابع عشر في ا جامع العلوم والحكم ا .

دنياه عن واجبه نحو ربه ، فإذا نادى المنادى أن « حى على الصلاة ؛ انتشل نفسه من لجة الاشغال الدنيوية ، ليقف بين يدى ربه مناجيا خاشعا ، وهو ما وصف الله به رُوَّاد مساجده ، وعُمَّار بيوته ، بقوله : ﴿ فِي بُيُوتِ أَذَنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيَلُكُرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالآصَالِ \* رِجَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تَجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذَكْرِ الله وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْما تَتَقَلَّبُ فِيه الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ ﴾ (١) .

على أن المسلم بنيته الصالحة ، واتجاهه الصادق إلى الله ، يستطيع أن يجعل أعماله الدنيوية عبادات وقربات إلى الله تعالى .

إن المؤمن ليؤجر في كل شيء حتى « في اللَّقمة يضعها في فم امرأته » (٢) من باب الممازحة والمؤانسة . حتى الصلة الجنسية المباحة ، صلة الزوج بزوجه ، كما جاء في الصحيح : « وفي بُضْع أحدكم صدقة » ، قالوا : يا رسول الله ؛ أيأتي أحدنا شهوته ، ويكون له فيها أجر ؟ قال : « أرأيتم لو وضعها في أجرام أكان عليه وزر ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر » (٣) . ومقتضى هذا أن تغدو الأرض كلها مسجداً للمسلم ، يتعبد فيه لربه ، وتصبح أعماله كلها قربات إلى الله جَلَّ جلاله ، فهو يشعر دائماً أنه في محراب صلاة ، لأنه أبداً مع الله !

\* \*

#### ٤- الاستمرار:

والخصيصة الرابعة هي : الاستمرار .

فإذا كانت الحياة الروحية تصحب المسلم أفقياً أو مكانياً في كل مجالات حياته ، فإنها تصحبه كذلك رأسياً وزمانياً في جميع أوقاته ، وأطوار حياته حتى يلقى ربه .

<sup>(</sup>١) ألنور: ٣٦ - ٣٧

<sup>(</sup>٢) من حديث سعد بن أبي وقاص المتفق عليه ، كما في اللؤلؤ والمرجان (١٠٥٣) .

 <sup>(</sup>۳) رواه مسلم في الزكاة من صحيحه عن أبي ذر برقم (١٠٠٦) بتحقيق محمد فؤاد
 عبد الباقي .

فإذا كانت بعض الديانات تكتفى من الإنسان أن يعبد ربه يوماً فى الأسبوع ، أو - على الأصبح - ساعة من يوم ، ثم ينصرف عنه سائر الأسبوع إلى دنياه وشهواته ومشاغله الخاصة - فإن الإسلام له موقف آخر .

إن هناك عبادات تُطلب من المسلم في العمر مرة واحدة ، مثل الحج ، طلب افتراض وإلزام .

وهناك عبادات تُطلب من المسلم كل عام ، مثل صوم شهر رمضان ، وركاة الأموال الحَوْلية .

وهناك عبادة تُطلب من المسلم كل أسبوع مرة ، وهي صلاة الجمعة .

ولكن هناك - إلى جوار هذا كله - عبادة يومية ، تصل المسلم دائماً بربه وتجعله على موعد معه ، في كل يوم خمس مرات ، تُذكّره إذا نسى ، وتنبهه إذا غفل ، وتقويه إذا ضعف ، وهي الصلوات المفروضة ، التي اعتبرها الإسلام عمود الدين ، والفيصل بين المسلم والكافر : ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةُ طَرَفَي النَّهَارِ وَرُلُفا مِّنَ اللَّيْلِ ، إنَّ الْحَسَنَاتِ يُلْهِبْنَ السَّيْثَاتِ ، ذَلِكَ ذِكْرَى للنَّاكرينَ ﴾ (١) .

وهى عبادة تجب على المسلم في السَفَر والحَضَر ، وفي الصحة والمرض ، وفي السلم والحرب ، لا تسقط بحال من الأحوال .

ولهذا نجد في الفقه الإسلامي صلاة المسافر ، بما فيها من قصر وجمع ، وصلاة المريض ، وفيها حديث : « صَلِّ قائماً ، فإن لم تستطع فقاعداً ، فإن لم تستطع فعلى جنب » (٢) .

وصلاة الحوف - أو صلاة الحرب - وفيها جاء قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلَيَأْخُذُواْ

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۱۶

 <sup>(</sup>۲) رواه أحمد والبخارى وأصحاب السنن عن عمران بن حصين ، صحيح الجامع الصغير وزيادته (۳۷۷۸) .

أَسْلَحْتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَاثِكُمْ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حَذْرَهُمْ وَٱسْلَحَتَهُمْ ﴾ . . . . الآية (١) .

حتى فى حالة التحام الصفوف ، والتقاء السيوف بالسيوف ، واحتدام المعركة بين الطرفين ، يصلى المسلم كيفما استطاع ، راجلاً أو راكباً ولو بالإيماء ، دون اشتراط ركوع أو سجود أو اتجاه إلى قبلة ، وفى هذا يقول القرآن : ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّلُواتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسُطَى وَقُومُواْ اللهِ قَانِتِينَ \* فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً ﴾ (٢) .

هذا إلى أن المسلم مأمور بذكر الله تعالى فى كل أحيانه ، وعلى كل أحواله ، سافراً أو مقيماً ، صحيحاً أو سقيماً ، قائماً أو قاعداً أو على جنب . قال تعالى : ﴿ يَا آيُّهَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَكُراً كَثِيراً \* وَسَبَّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ (٣) . غير اللَّذَكار التى وردت بأسبابها ومناسباتها الخاصة ، وقد ألقت فى ذلك كتب خاصة .

والمسلم مُطالَب بعبادة الله تعالى ما دام فيه عرق ينبض ، ونفس يتردد ، حتى يوافيه الموت ، وينتهى أجله المحدود : ﴿ وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ (٤) ، واليقين هنا الموت ، كما في قوله تعالى على لسان الكفار يوم القيامة : ﴿ وَكُنّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ \* حَتَّىٰ آتَانَا الْيَقِينُ ﴾ (٥) .

# ه – اليُسر والسعة :

والخصيصة الخامسة هي : اليُسر والسعة .

فالحياة الروحية في الإسلام - برغم امتدادها وشمولها واستمرارها - حياة سهلة مُيَّسرة ، لا تُكلِّف الإنسان شططاً ، ولا ترهقه عسراً ، ولا تُحمَّله من الآصار والأغلال ما يقصم ظهره ، فهو غير مكلَّف إلا بما في وسعه ، ولا مُطالَب إلا بما يستطيعه ويقدر عليه دون مشقة شديدة .

٣٨

<sup>(</sup>١) النساء : ١٠٢ (٢) البقرة : ٢٣٨ – ٢٣٩ (٣) الأحزاب : ٤١ – ٤٢

<sup>(</sup>٤) ألحجر: ٩٩ (٥) المدثر: ٤٦ – ٤٧

ولا غرو أن وجدنا القرآن ينفى الحرج عن هذا الدين نفياً كلياً ، فيقول : ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرّجٍ ﴾ (١) .

ويقول في ختام آية الطهارة وشرعية التيمم : ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لَيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ مِّنْ حَرَجِ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُعْلَهُرَّكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ نَشْكُرُونَ ﴾ (٢) .

وفى ختام آية الصوم ، وما ذكر فيها من الرخصة للمريض والمسافر من الفطر والقضاء ، يقول : ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ (٣) .

ويذكر القرآن صفة النبي على التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف ويَنهاهم عن المنكر مكتوبا عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف ويَنهاهم عن المنكر ويَحلُ لَهُم الطّيبات ويَحرَّم عَلَيهم النخبائث ويَضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم في (٤) ، فهذا هو عنوان رسالته عند أهل الكتاب ، وهو ناطق عما تحمله من السعة والتيسير ، ورفع آصار التكاليف الثقيلة التي كانت على من قبلنا ، ولهذا علم الله المؤمنين أن يقولوا في دعائهم : ﴿ رَبّنَا وَلا تُحملُ عَلَينَا إصراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الّذينَ مِن قَبْلَنَا ، رَبّنَا وَلا تُحملُنَا مَا لا طَاقَة لَنَا به ﴾ (٥) . وقد ورد في الصحيح : أن الله استجاب لهم هذا الدعاء .

ومن ثَمَّ وجدنا الحياة الروحية في الإسلام تتسع لكل مراتب الناس ودرجاتهم : الدنيا والوسطى والعليا ، كما أشار إلى ذلك القرآن الكريم بقوله تغالى : ﴿ ثُمَّ أُورَثُنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عَبَادِنَا ، فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لَّنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ، ذَلِكَ هُو الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴾ (أ) . فَمِناكُ مَن بكتف بأداء الفَائض ، وقد بُقص فيها ، ويقتص على ترك في في الله من بكتف بأداء الفَائض ، وقد بُقص فيها ، ويقتص على ترك

فهناك مَن يكتفى بأداء الفرائض ، وقد يُقصِّر فيها ، ويقتصر على ترك المحرَّمات وقد يقع فيها ، وهو الظالم لنفسه .

(١) الحبح : ٧٨ (٢) المائدة : ٦ (٣) البقرة : ١٨٥

(٤) الأعراف : ١٥٧ (٥) البقرة : ٢٨٦ (٦) فأطر : ٣٢

وهناك مَن يلتزم بأداء الفرائض ولا يُقصِّر فيها ، ويلتزم بترك المحرَّمات ولا يتهاون في الوقوع في شيء منها ، وهو المقتصد .

وهناك مَن لا يكفيه ترك المحرَّمات ، بل يتقى الشبهات استبراءً لدينه وعرضه ، بل يرتقى فيدع المكروهات ، ثم يرتقى فيدع ما لا بأس به حذراً بما به بأس .

وفى جانب المأمورات لا يكفيه أداء الفرائض ، ولا يشبع نهمته ، فهو يتقرّب إلى الله بالنوافل حتى يحبه ، كما فى الحديث القدسي الشهير : « ما تقرّب إلى عبدى بأفضل بما افترضته عليه ، ولا يزال عبدى يتقرّب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، وقدمه التي يسعى بها ، ولئن سألني لأعطينه ، ولئن استعاذ بي لاعيدنه ، (١) .

فإذا كانت الفرائض توصل صاحبها إلى منزلة « القرب » من الله ، فإن النوافل ترقى به إلى منزلة « الحب » من الله تعالى ، وهى منزلة السابق بالخيرات بإذن الله .

لقد وسعت الحياة الروحية الإسلامية الأعرابي الذي سأل النبي عن فرائض الإسلام ، فعرَّفه إياها : من الصلوات الخمس ، والزكاة المفروضة ، وصوم رمضان ، وهو يسأل في كل منها : هل عليَّ غيرها ؟ قال : « لا إلا أن تطوع » ، ثم قال في النهاية بكل صراحة : والله لا أزيد على هذا ولا أنقص . فقال النبي علي : « أفلح إن صدق » . . أو « دخل الجنَّة إن صدق » (٢)

ووسعت - مع هذا الأعرابي - العُبَّاد الزُهَّاد من الصحابة مثل أبى بكر وعمر وعلى وأبى ذر وأبى الدرداء ، وسلمان ، وعبد الله بن عمرو ، وغيرهم من الصحابة رضى الله عنهم .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى عن أبى هريرة برقم (۲۰۰۲) انظر : البخارى مع الفتح ، وهو الحديث الثامن والثلاثون فى ٤ جامع العلوم والحكم ٤ لابن رجب ، وانظر كلامه عنه :
 ۲/ ۳۳۰ وما بعدها – طبعة مؤسسة الرسالة . بيروت .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن طلحة ( اللؤلؤ والمرجان ) برقم (٦) .

وتتسع الحياة الروحية في الإسلام للعصاة التائبين ، ولا تغلق في وجوههم باب الرحمة ، مهما تكن جرائمهم ، وإسرافهم على أنفسهم ، وفي هذا يقول القرآن : ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ اللهِ ، إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ اللَّهُ يَغْفِرُ اللَّهُ يَغْفِرُ اللَّهُ يَغْفِرُ اللَّهُ يَعْفِرُ اللَّهُ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللهِ ، إِنَّ الله يَغْفِرُ اللَّهُ يَغْفِرُ اللَّهُ يَعْفِرُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

فانظر كيف أمر الله رسولَه أن يناديهم بهذا النداء اللَّطيف برغم معصيتهم وإسرافهم على أنفسهم : ﴿ يَا عِبَادِى ﴾ ليُشعرهم بأن صلتهم بربهم لم تنقطع وأنهم - برغم ما ظلموا وأسرفوا - عباده ، الذين لا يجوز لهم أن يقنطوا من رحمته أو ييئسوا من روحه ، فإنه لا يقنط من رحمة ربه إلا الضاّلون ، ولا ييئس من روح الله إلا القوم الكافرون .

وقد ذكر الله قوماً أشركوا وقتلوا وزنوا ثم تابوا فتاب الله عليهم : ﴿ وَاللَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلا بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ ، وَمَنَ يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً \* يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقيَامَة وَلا يَزْنُونَ ، وَمَنَ يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً \* يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقيَامَة وَيَعَدُلُهُ فِيهِ مُهَاناً \* إِلا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يَبَدّلُ اللهُ سَيْثَاتِهِمْ حَسَنَات ، وكَانَ الله عَفُوراً رّحيماً ﴾ (٢) .

وقرأ الإمام الحسن البصرى رضى الله عنه قوله تعالى فى سورة البروج : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ فَتَنُواْ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمُ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الله تعالى وسعة وَلَهُمْ عَذَابُ الله تعالى وسعة عفوه ورحمته : قتلوا أولياءه ، ثم لم يوثسهم من التوبة !

وفى قصة المرأة الغامدية التى اقترفت كبيرة الزنى وهى محصنة ، وأصرَّت أن تتطهر بإقامة حد الله عليها ، مهما تكن شدته ، قال فيها

<sup>(</sup>۱) الزمر : ۵۳ (۲) الفرقان : ۲۸ – ۷۰ (۳) البروج : ۱۰

النبى ﷺ : « لقد تابت توبة لو قسمت على سبعين من أهل المدينة لوسعتهم » (١) .

\* \*

#### ٦ - التوازن والاعتدال :

والخصيصة السادسة لهذه الحياة الربّانية هي : التوازن والاعتدال

فالحياة الروحية في الإسلام – كما شرعها الله ورسوله – حياة معتدلة ، متوازنة ومتناسقة مع جوانب الحياة المادية الأخرى ، فلا يُقبل فيها التنطع ، ولا الغلو ، الذي يجور به المسلم على نفسه ، وعلى حقوق الآخرين .

وهذا العنصر مكمل لعنصر اليُسر والسهولة ، الذى تحدثنا عنه ، بل هو لازم من لوازمه ، فإن المكلَّف الذى يخرج عن حد الوَسَطية والاعتدال ، يدخل – لا محالة – فى دائرة العُسْر والحرج .

لم يطلب الإسلام من المسلم أن يعتزل الناس والحياة ، ليتعبد الله في صومعة أو يترهب في دير ، بل أنكر على الذين ابتدعوا الرهبانية من عند أنفسهم ، ثم لم يرعوها حق رعايتها .

وأنكر الرسول الكريم و منهج التوازن ، وهو طريقه ومنهجه أو الزهد ، مبيناً لهم طريق الاعتدال ، ومنهج التوازن ، وهو طريقه ومنهجه صلى الله عليه وسلم . أى سُنته التي يجب اتباعها ، ولا يجوز رفضها ، ولهذا قال للثلاثة الذين سألوا عن عبادته من أزواجه ، فلما عرفوها تقالُوها ( عددها قليلة ) وقالوا : أين نحن من رسول الله ، وقد غفر الله له ما تقدَّم من ذنبه وما تأخَّر ؟ وقال أحدهم : أما أنا فأصوم الدهر ، ولا أفطر ، وقال الثاني : وأنا أقوم الليل فلا أرقد ، وقال الثالث : وأنا أعتزل النساء فلا أنزوج أبداً . وسمع النبي عليه عقالة : ﴿ إنما أنا أخشاكم لله وأتقاكم له ، ولكني أصوم وأفطر ، وأقوم وأنام ، وأتزوج النساء ، فمن رغب عن سُنتي فليس مني ؛ (٢) .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ومسلم وأبو داود والنسائى عن عمران بن حصين ، كما في صحيح الجامع الصغير وزيادته (٥١٢٨) .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن أنس ( اللؤلؤ والمرجان ) برقم (٨٨٥) .

إن الحياة الروحية الإسلامية لا تقتضى من المسلم أن يديم صيام النهار ، وقيام اللّيل ، وبذلك يجور على حق بدنه فى الراحة ، وحق عينه فى النوم ، وحق أهله فى المؤانسة ، وحق مجتمعه فى المعونة ، وهذا ما أوصى به الرسول عليه الصلاة والسلام عبد الله بن عمرو ، حين تفرَّغ للصيام والقيام والتلاوة ، وغفل عن حق نفسه ، وحق روجه ، وحق رُوَّاره ، فأمره النبى بالاعتدال فى ذلك قائلاً : « فإن لجسدك عليك حقاً ، وإن لزوجك عليك حقاً ، وإن لزوجك عليك حقاً ، وإن لزورك عليك حقاً » (١) .

والحياة الروحية فى الإسلام لا تستوجب من المسلم أن يُحَرِّم على نفسه طيبات الحياة الدنيا ، كما صنعت المانوية فى فارس ، والبرهمية فى الهند ، والبوذية فى المدين ، والرواقية فى اليونان ، والرهبانية فى الديانة النصرانية .

والقرآن الكريم في غير موضع منه ، شدَّد الإنكار على الذين حرَّموا طيبات ما أحلَّ الله ، وبيَّن لهم أن الله تعالى خلق لهم ما في الأرض جميعاً ، وما كان سبحانه ليخلقها لهم ، ثم يُحرِّمها عليهم !

كل ما طلبه منهم أن يتناولوها باعتدال ، بلا إسراف ولا تقتير ، وألا يعتدوا فيها على حق أحد ، وأن يشكروا نعمة الله فيها ، بالاستعانة بها على طاعته وعدم استخدامها في معصيته ، وإفساد أرضه .

يقول تعالى : ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُلُواْ رِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِد وَكُلُواْ وَاسْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ ، إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ \* قُلْ مَنْ حَرَّمَ رِينَةَ اللهِ الَّتِي اَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيْبَاتِ مِنَ الرِّرْقِ ، قُلْ هِي لِلَّذِينَ آمَنُواْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالَصَةٌ يَوْمَ الْقَيَامَة ، كَذَلَكَ نُفُصِلُ الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) .

وَيقول : ﴿ فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالًا طَبِّبًا وَاشْكُرُواْ نَعْمَتَ اللهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٣) ، ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِزْقِ اللهِ وَلَا تَعْثَواْ فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن عبد الله بن عمرو ( اللؤلؤ والمرجان ) برقم (٧١٥)

 <sup>(</sup>٢) الأعراف : ٣١ - ٣١ (٣) النحل : ١١٤ (٤) البقرة : ٦٠

ويقول : ﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لَا تُحَرِّمُواْ طَيْبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُواْ ، إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ \* وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلالاً طَـيْباً ، وَاتَّقُواْ اللهَ الَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ (١)

فلا حرج على المسلم أن يستمتع - وهو في قمة ارتقائه الروحي - بطيبات المأكل والمشرب ، وطيبات الملبس والزينة ، وطيبات المسكن والمأوى ، وطيبات الحياة الزوجية ، وطيبات الملهو والترويح (٢) .

泰 泰

# ٧ - التنوع :

ومن خصائص الحياة الروحية في الإسلام: التنوع، فالمسلم الذي يعبد ربه ويتقرَّب إليه، ويغذى روحه بحبه، وقلبه بقربه، وعقله بمعرفته سبحانه، لا يحبس نفسه على نوع معيّن من التعبد أو الجهاد الروحي.

إن أمامه فرصاً جمَّة ، ومجالات رحبة ، يصول فيها ويجول ، ويجد كل إنسان فيها ما يشغل طاقته ، ويشيع نهمته ، وينقع غلته .

فقد نوَّع الإسلام في مطالبه الروحية من الإنسان المؤمن ما بين قول وعمل ، وفعل وترك ، وإلزام وتطوع ، وعمل جارحة وعمل قلب ، وما بين ليل ونهار ، وسر وعلانية .

من عبادات الإسلام ما هو قولى كالذكر وتلاوة القرآن ، وما هو فعلى كإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، وما هو تركى كالصبام الذي هو إمساك وحرمان .

ومنها ما هو بدنى خالص كالصلاة والصيام والجهاد بالنفس ، وما هو مالي خالص كالزكاة والصدقات والجهاد بالمال .

<sup>(</sup>۱) المائدة : ۸۷ - ۸۸

 <sup>(</sup>٢) انظر : حديثنا عن هذه الطيبات في كتابنا ٤ دور القيم والأخلاق في الاقتصاد
 الإسلامي ٢ ص ٦٥ – ٧٩ – نشرته مكتبة وهبة بالقاهرة .

وما هو جامع بينهما كالحج والعمرة ، والجهاد بالنفس والمال معاً .

ومنها ما هو إيجاب ، كفعل المأمورات ، فرائض لازمة أو نوافل مستحبة .

ولا ريب أن الفرائض مُقدَّمة على النوافل ، ولا يقبل الله النافلة حتى تؤدى الفريضة ، والمحافظة على أداء الفرائض تفضى بالإنسان إلى منزلة « القرب » من الله تعالى ، والمحافظة على النوافل ترقى به إلى منزلة « الحب » لله تعالى .

وفى هذا جاء الحديث القدسى الذى رواه البخارى في صحيحه : « ما تقرّب إلى عبد بأفضل مما افترضته عليه ، ولا يزال عبدى يتقرّب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به ، وبصره الذى يبصر به ، ويده التى يبطش بها . . . » .

ومنها : ما هو سلب مثل ترك المنهيات ، مُحرَّمات كانت أو مكروهات .

وأول ما يجب اجتنابه - بعد الشرك - هو الكبائر ، ثم يرتقى المرء فيجتنب صغائر المحرَّمات ، ثم يتقى الشبهات ، استبراءً لدينه وعرضه ، ثم يرتقى فيجتنب المكروهات ولو كانت كراهتها تنزيهية ، ثم يزداد ارتقاءً ، فيتقى بعض الحلال ، خشية أن يجر إلى المكروه ، فالشبهة ، فالحرام ، كما في الحديث : ﴿ لا يبلغ العبد أن يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به حذراً لما به الباس » (١) .

وهذا الجانب التَرْكي أو السلبي أمر مهم ، وهو بمثابة التخلية قبل التحلية ،

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في صفة القيامة عن عطية السعدي ، وقال : حسن غريب ، برقم (٢٤٥٣) – طبعة حمص بتعليق عزت الدعاس ، وابن ماجه في الزهد برقم (٤٢١٥) وفي سنده عبد الله بن يزيد ، ذكره ابن حبان في الثقات ، وضعّفه ابن حجر في التقريب .

أو إزالة الأنقاض قبل البناء ، وفي الحديث : « اتق المحارم تكن أعبد الناس » (١) .

ومن الأعمال الروحية ما هو مختص بعضو واحد ، كاللسان ، الذي يقوم وحده بالتسبيح والتحميد والتهليل والتكبير والدعاء والاستغفار والتلاوة والصلاة على النبي ، والدعوة إلى الله ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

ومثل اليد التي يكتب بها المسلم العلم النافع ، ويصافح بها المؤمنين ، ويعمل بها في كسب العيش الحلال : « ما أكل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده ، وإن نبى الله داود كان يأكل من عمل يده » (٢) .

ومثل الرِجُل التي يمشى بها إلى بيوت الله ، وإلى صلة الأرحام ، وألوان الطاعات المختلفة ، وكذلك سائر الجوارح .

ومن الأعمال الروحية ما هو مختص بالعقل ، مثل التفكر في مخلوقات الله تعالى وآلائه ، ومنها : الإنسان نفسه : ﴿ وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لَلْمُوقِنِينَ \* وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لَلْمُوقِنِينَ \* وَفِي أَنْفُسكُمْ ، أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ (٣) .

ومثل ذلك : التدبر لكتاب الله : ﴿ كِتَابٌ أَنَزُلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لَيَدَّبَرُواْ آيَاتِهِ وَلَيَتَذَكَّرَ أُولُواْ الأَلْبَابِ ﴾ (١٤) .

وكذلك التفكر في طلب العلم ، وفهمه وهضمه ، وحل معضلاته .

ومنها ما هو من أعمال القلب مثل : الإخلاص ، والمحبة ، والرجاء ، والحشية ، والتوكل ، والزهد . . . وغيرها من مقامات الصالحين .

ومن الضرورى أن يعرف أن الأعمال كلها لا تُقبل عند الله إلا بعمل قلبى أساسى وهو النية المجرَّدة لله تعالى ، بأن يؤدى العمل خالصاً له ، وابتغاء

<sup>(</sup>١) جزء من حديث رواه الترمذي واحمد والبيهقي في شُعَبَ الإيمان عن أبي هريرة ، وحسَّنه الالباني في صحيح الجامع الصغير (١٠٠) .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والبخاري عن المقدام – صحيح الجامع الصغير (٢٥٥٦) .

<sup>(</sup>۳) الذاريات : ۲۰ - ۲۱ (٤) سورة ص : ۲۹

وجهه ومرضاته ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللهُ مُمُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ مَخْلُصِينَ لَهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ومع هذا التنوع الرحب في الأعمال ، فهي ليست في درجة واحدة ، فهي متفاضلة تفاضلاً كبيراً ، فالنوافل دون الفرائض ، وفرائض الكفاية دون فرائض المعلقة بحق الفرد ، دون الفرائض المتعلقة بحق الجين ، وفرائض المتعلقة بحق الجماعة .

والأعمال المقصور نفعها على صاحبها مثل الصلاة والصيام والحج والعمرة ، ليست كالأعمال التي يتعدى نفعها إلى الغير ، وكلما اتسعت دائرة المنفعة بالفعل كانت قيمته أرفع ومثوبته أكبر (٢) .

ولهذا كان الجهاد في سبيل الله « ذروة سنام الإسلام » لما وراء من درء الحطر عن أمة الإسلام وإعلاء لكلمة الله ، وحماية لدعوة الله ، ومن هنا كانت « الشهادة في سبيل الله » أعلى وأفضل ما يتمناه مسلم لنفسه . فعن سعد بن أبي وقاص : أن رجلاً جاء إلى الصلاة والنبي على يسلى ، فقال حين انتهى إلى الصف : اللهم آتني أفضل ما تؤتي عبادك الصالحين ! فلما قضى النبي على الصلاة ، قال : « مَن المتكلم آنفا » ؟ فقال الرجل : أنا يا رسول الله . قال : « إذن يُعقر جوادك وتستشهد [ في سبيل الله ] » (٣) .

<sup>(</sup>١) البينة : ٥

 <sup>(</sup>۲) راجع في هذا كتابنا <sup>و</sup> في فقه الأولويات <sup>و</sup> – فصل <sup>و</sup> الاولويات في مجال العمل <sup>و</sup>
 ص ۱۰۱ – ۱۲٦ ، وفي مجال المأمورات ص ۱۲۹ – ۱۵۳

<sup>(</sup>٣) آورده المنذرى في كتابه و الترغيب والترهيب ، وقال : رواه أبو يعلى والبزار وابن حبان في صحيحه ، والحاكم وقال : صحيح على شرط مسلم ، انظر : كتابنا وابن حبان في من الترغيب والترهيب ، الحديث (٧٥٤) وانظر : الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان جد ١٠ الحديث (٤٦٤٠) ، والمستدرك : (٧٤/٢) ، وقد وافق اللهبي الحاكم ، و( مجمع الزوائد : ٥/ ٢٩٥) .

وقد رأينا فقيها محدثاً مجاهداً كبيراً مثل الإمام عبد الله بن المبارك يكتب إلى صديقه وآخيه في الله العابد الزاهد الرباني :الفضيل بن عياض ، وهو في أرض الرباط والجهاد ، والفضيل في رحاب الحرمين يتنقل بين مكة والمدينة عابداً متبتلاً ، فأرسل إليه بقوله :

يا عابد الحرمين لو أبصرتنا لعلمت أنك بالعبادة تلعب ا

إن ساحة العمل الروحى فسيحة ، وأنواعها كثيرة ، ولكن المؤمن البصير هو الذي يتخير منها ما يناسب حاله .

فلا ينبغى للغنى أن يجعل أكبر همه فى التعبد لله تعالى بصيام الاثنين والخميس ، أو بصيام داود عليه السلام الذى كان يصوم يوماً ويفطر يوماً ، غافلاً عن أن العبادة اللائقة به قبل كل عبادة هى إنفاق المال فى سبيل الله .

ولا ينبغى للطبيب أن يتعبد لله بالوعظ والإرشاد ، وحوله من مرضى المسلمين مَن يحتاج إلى مَن يعالجه من أشد الأمراض فتكا ، ومَن يحرره من ربقة الأطباء المتاجرين بأسقام البَشر ، والمستغلين لضرورات الحلق .

ولا ينبغى للإمام أو الحاكم أن يتعبد لله بالحج والعمرة كل عام ، وهو مهمل لأمر رعيته ، غافل عن إعطاء كل ذى حق حقه ، وعن تأديب الفُجَّار والمتعدين لحدود الله .

وهكذا يجب أن نعلم أن أفضل العبادة بالنسبة لكل إنسان ما كان أليق بحاله وألصق بمقدرته ونعم الله تعالى عليه .

發 祭 舜

# الرسول هو المثل الأعلى للحياة المتوازنة المتكاملة

- نعمة خلود القرآن .
- نعمة السيرة النبوية .
- المثل الأعلى للحياة المتوازنة المتكاملة.
  - كلمة بليغة لابن القيم.

# الرسول هو المثل الأعلى للحياة المتوازنة المتكاملة

# • نعمتان عُظميان :

من فضل الله على المسلمين ، وتمام نعمته عليهم : نعمتان عظيمتان ، تميزت بهما هذه الامة الخاتمة : ﴿ يَخْتُصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ ، وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ (١) . \* نعمة خلود القرآن :

النعمة الأولى: هى خلود مصادر هذا الدين ، وبقاؤها محفوظة بحفظ الله لها ، فإن هذه الأمة هى الأمة الأخيرة ، التى حمَّلها الله آخر الرسالات ، فليس بعد نبيها نبى ، ولا بعد قرآنها كتاب ، ولا بعد دينها شريعة . ولهذا لم يكل حفظ كتابها إلى أهلها كالكتب السابقة ، بل تكفل بحفظه بنفسه ، وقال في ذلك : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (٢) ، والقرآن هو المصدر الأول لهذه الملّة ، والمنبع الأول للعقيدة والشريعة والسلوك .

ولقد صدَّق الواقع التاريخي هذا الوعد الإلهي أعظم تصديق ، فقد مضت أربعة عشر قرناً أو تزيد على نزول هذا القرآن ، وهو هو ، كما أنزله الله ، وكما تلاه رسوله على أصحابه ، وكما كُتِب في عهد عثمان رضى الله عنه . تتناقله الأجيال ، محفوظاً في الصدور ، متلو بالألسنة ، مكتوباً في المصاحف .

ولا يوجد كتاب يحفظه - عن ظهر قلب - عشرات الألوف ، ومثات الألوف من أبنائه ، إلا القرآن العظيم ، الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد .

وحفظ القرآن - كما نبُّه الإمام الشاطبي رحمه الله - يتضمن حفظ السُّنَّة

(۱) البقرة: ۱۰۵ (۲) الحجر: ۹

كذلك ، لأن السُّنَّة هي البيان النظري والعملي للقرآن ، لأن حفظ المبيَّن يتضمن حفظ البيان معه .

#### \* نعمة السيرة النبوية :

والنعمة الثانية: هي السيرة النبوية العاطرة ، وهي سيرة متميزة لها خصائصها التي بينها المحققون من العلماء (١) ، فهي سيرة علمية مدونة ، وسيرة تاريخية ثابتة ، وسيرة مكتملة الحلقات ، من الولادة إلى الوفاة ، وهي سيرة شاملة جامعة ، تُجسد حياة النبي في وقائع وأحداث ، ناطقة معبرة ، هذه الحياة المتكاملة المتوازنة ، التي نجد فيها الإسلام حيا ، والقرآن مفسراً ، والقيم الإسلامية تسعى بين الناس على قدمين ، هذه الحياة هي التطبيق العملي للقرآن الكريم ، كما قالت عائشة وقد سئلت عن خُلُق رسول الله في ، فقالت : ١ خُلُقه كان القرآن ٥٠

هذه الحياة هي التي يجد كل مسلم فيها أسوته المثلى ، ومثله الأعلى ، فقد أدّبه ربه فأحسن تأديبه ، وأنزل عليه الكتاب والحكمة ، وعلّمه ما لم يكن يعلم ، وكان فضل الله عليه عظيما ، وامتن به على المؤمنين ، إذ بعثه رسولا منهم ﴿ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكّيهِمْ وَيُعَلّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مَبِينِ ﴾ (٢) .

يقول الله تعالى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنِ كَانَ يَرْجُواْ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنِ كَانَ يَرْجُواْ اللهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثِيراً ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>۱) من أبرز ذلك : محاضرات العلامة سليمان الندوى ، التى ترجمها من الأوردية إلى العربية العلامة محب الدين الخطيب ، ونشرتها « المكتبة السَّلَفية » تحت عنوان « الرسالة المحمدية » ، وهو كتاب ينبغى أن يُقرأ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٦٤ (٣) الأحزاب : ٢١

ولا يوجد عند اليهود ولا النصارى - ولا عند غيرهم من اصحاب الأديان الأخرى - مثل هذه السيرة الحية النابضة ، الشاملة لكل مراحل الحياة ، وكل جوانب الحياة ، كما تُصور ذلك كتب الشمائل النبوية ، وكتب الهدي النبوى ، في المأكل والمشرب ، في الملبس والزينة ، في النوم واليقظة ، في الحضر والسفر ، في الضحك والبكاء ، في الجد واللهو ، في العبادة والمعاملة ، في الدين والدنيا ، في السلم والحرب ، في التعامل مع الأقارب والأباعد ، مع الأنصار والحصوم ، حتى النواحى التي يسميها الناس « خاصة » في معاشرة الزوجات ، كلها مروية محفوظة في هذه السيرة الكاملة .

\* \*

# المثل الأعلى للحياة المتوازنة :

والحق أن المثل التطبيقى الأعلى للتكامل وللتوازن بين المثال والواقع ، بين القلب والعقل ، بين الإيمان والعلم ، بين الروح والمادة ، بين الفردية والجماعية ، بين حق الرب وحظ النفس . وإعطاء كل منها حقه بلا طغيان ولا إخسار - هو رسول الله عليه الذي أرسله الله رحمة للعالمين ، وأنزل عليه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان .

## \* الرسول العابد الزاهد:

فنراه في مجال العبادة لربه ، العابد الأول ، الذي كانت قُرَّة عينه في الصلاة ، وكان يقوم اللَّيل حتى تتفطر قدماه ، ويبكى حتى تبلل دموعه لحيته ، وتعجب زوجه عائشة من شدة تعبده ويكائه ، وقد غفر الله له ما تقدَّم من ذنبه وما تأخر ، فيقول لها : « أفلا أكون عبداً شكوراً » (١) .

وكان يصوم الاثنين والخميس من كل أسبوع غالباً ، وأحياناً يديم الصيام حتى يظن من حوله أنه سيصوم الدهر كله ، وأحياناً يواصل الليل بالنهار فى الصيام ، فيمضى يومين أو أكثر لا يتناول طعاماً ، بعد الغروب ، وهو ما نهى عنه أصحابه ولهذا قالوا له : أنتهانا عن الوصال وتواصل ؟ فقال : « وأيكم

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

مثلی ؟ إنى أبيت يطعمنى ربى ويسقينى ، (١) ، فكانت من خصوصياته صلى الله عليه وسلم .

وكان دائم الذكر لله تعالى فى كل أحواله: وعلى كل أحيانه ، بقلبه ولسانه . وأذكاره وأدعيته ومناجاتاه لربه ، يتجلى فيها أغنى قيم الصدق والإخلاص لله تعالى ، والعبودية المتجردة لربها ، كما أنها تمثل أروع المعانى ، وأوضح الطموحات التى ينبغى أن ينشدها الإنسان الربّاني لنفسه ، ولمن يحب . . مصوغة فى أحلى القوالب البلاغية ، وأعذب الأساليب البيانية ، التى تهز الكينونة البَشرية من أعماقها . . وهى وحدها مدرسة روحية فذة .

وقد حفلت بها كتب الحديث والسيرة ، وألَّفت فيها كتب خاصة ، قديماً (٢) وحديثاً ، لعل أحدثها كتاب شيخنا الشيخ محمد الغزالي ( فن الذكر والدعاء عند خاتم الأنبياء » .

وكان صلى الله عليه وسلم ، برغم تعبده لربه ، واشتغاله بذكره ، وقيامه الدائم بالدعوة إلى دينه ، والجهاد في سبيله ، دائم الحشية له سبحانه ، كثير الاستغفار ، كثير التوبة ، وهذا من كمال عبودينه ، وعظم مقام الألوهية عنده ، وفي هذا كان يقول : \* إنه ليغان على قلبي ، وإني لاستغفر الله في اليوم مائة مرة ، \* (") ، \* يا أيها الناس توبوا إلى ربكم ، فإني أتوب إلى الله عز وجل في اليوم مائة مرة ، (3) .

وكان صلى الله عليه وسلم أزهد الناس في الدنيا ، وأرضاهم باليسير منها ،

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

 <sup>(</sup>۲) مثل « عمل اليوم والليلة » للنسائى ولابن السنى ، و« الأذكار » للنووى ،
 وشرحه لابن علان ، و« الكلم الطيب » لابن تبعية ، وا الحصن الحصين » لابن الجزرى ،
 وشرحه « تحقة الذاكرين » للشوكانى .

<sup>(</sup>٣) رواه احمد ومسلم وأبو داود والنسائي عن الأغر المزني ﴿ صحيح الجامع الصغير ﴾ (٧٤١٥) .

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد ومسلم عن الأغر أيضاً . المرجع نفسه (٧٨٨١) .

مع ما فتح الله له من الفتوح ، وأفاء عليه من الغنائم ، وبعد آن أصبح سيد الجزيرة ... ولكنه لقى ربه ولم يشبع من خبز الشعير ثلاثة أيام متوالية ، وكان الشهر بحر تلو الشهر ولا يوقد فى بيته نار ، إنما عيشه على الأسودين : التمر والماء ... وكان ينام على الحصير حتى يؤثر فى جنبيه ... ورآه عمر ابن الخطاب يوماً كذلك ، فبكى توجعاً له وإشفاقاً عليه ، واقترح عليه بعضهم أن يهيئوا له فراشاً الين من هذا ، فقال لهم : « ما لى وللدنيا ؟ بعضهم أن يهيئوا له فراشاً الين من هذا ، فقال لهم : « ما لى وللدنيا ؟ ما مثلى ومثل الدنيا إلا كراكب سار فى يوم صائف ، فاستظل تحت شجرة ساعة من نهار ، ثم راح وتركها »! (١) .

鉃

## \* الرسول الإنسان:

ولكنه صلى الله عليه وسلم مع هذه الروحانية العالية ، في ذكره وشكره وحُسن عبادته لربه ، وفي زهادته في دنيا الناس ، وعيشه فيها بشعور الغريب ، وعابر السبيل ! . . لم يغفل الجوانب الأخرى من الحياة بما تفرضه من أعباء ، وما تمثله من مطالب ، لم ينس أنه إنسان وزوج وأب وجد ، وقريب ، وجار ، وصديق ، ورئيس ، وقائد . . . وأن كل علاقة من هذه لها حقوقها .

ولهذا رأيناه إنساناً يرضى كما يرضى البَشَر ، ويغضب كما يغضب البَشَر ، ويفرح كما يفرحون ، ويحزن كما يحزنون .

ولكنه إذا رضى لم يُدخله رضاه فى باطل ، وإذا غضب لم يُخرجه غضبه عن الحق ، وإذا حزن لم يُخرجه حزنه عن الحق ، وإذا حزن لم يُخرجه حزنه عن الصبر والرضا ، ويشارك أصحابه فى مسراتهم ، ولا يخرجه ذلك عن الوقار .

ويضحكه بعض أصحابه فيضحك ، ويمزح أحياناً ، ولكن لا يقول إلا حقاً ، ويأذن للحبشة أن يرقصوا بحرابهم في مسجده ، ويعرف طبيعة الأنصار ،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد والحاكم عن ابن عباس ، ورواه بنحوه أحمد والترمزي وابن ماجه والحاكم والضياء عن ابن مسعود – صحيح الجامع الصغير (٥٦٦٩) ، (٥٦٦٨)

فيقول في عرس الأحدهم: «أما كان معهم لهو ؟ فإن الأنصار يعجبهم اللهو » (١) ، ويسمح لجاريتين أن تغنيا في بيته في يوم عيد «حتى يعلم اليهود أن في ديننا فسحة ، وأنى بُعِثتُ بحنيفية سمحة » (١) .

橳

# \* الزوج المثالي :

رأيناه زوجاً يحسن عشرة أزواجه ، ويعدل بينهن فيما يقدر عليه ، ويطيب انفسهن ، ويصالح بينهن ، ويُقدِّر الظروف الخاصة لكل منهن ، ويستمع أحياناً إلى قصصهن وإن طالت ، كما في حديث أم زرع المشهور ، وبرغم همومه ومشاغله التي تنوء بها الجبال ، يداعب ويمازح ، كما رأيناه يسابق عائشة ، فتسبقه مرة ، ويسبقها أخرى ، فيقول لها : « هذه بتلك » (٣) .

\*

#### الأب والجد :

رأيناه أباً يحب أبناءه وبناته ، ويحرص على كل خير لهم في الدنيا والآخرة ، مات ابنه إبراهيم ، فحزن عليه ، ودمعت عيناه ، ولم يجد في ذلك ما ينافي الصبر والرضا ، بل قال : « تدمع العين ويحزن القلب ، ولا نقول إلا ما يرضى الرب ، والله إنّا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون ، (٤) .

وحين أراد على بن أبى طالب رضى الله عنه أن يتزوج على فاطمة الزهراء رضى الله عنها ، ابنة أبى جهل لعنه الله ، غضب ، وقال : ا إن فاطمة بضعة منى ، وأنا أتخوف أن تُفتن فى دينها ، وإنى لست أحرَّم حلالاً ، ولا أحل حراماً ، ولكن والله لا تجتمع بنت رسول الله وبنت عدو الله تحت رجل واحد أبداً ، (٥) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن عائشة . المصدر السابق (٧٩١٨) .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد عن عائشة (٦/ ١٨٦ ، ١٨٧) .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد وأبو داود عن عائشة – صحيح الجامع الصغير (٧٠٠٧) .

<sup>(</sup>٤) رواه الشيخان وأحمد وأبو داود عن أنس – المرجع نفسه (٢٩٣١) .

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد والشيخان وأبو داود وابن ماجه – المرجع نفسه (٢١١٥) .

رأيناه جداً يلاعب سبطيه: الحسن والحسين، ويوطىء لهما ظهره ليركباه، بأبى هو وأمى، ويركب أحدهما على ظهره الشريف مرة وهو يصلى فيطيل الصلاة، حتى ظن الصحابة الظنون، فلما فرغ وسلم، سألوه عن سر إطالة سجوده، فقال: ق إن ابنى ارتحلنى (أى اتخذنى راحلة وركوبة أ)، فكرهت أن أعجله \* (١). أى أنه لم يشأ أن يقطع على الصبى لذته في امتطاء ظهر جده.

ويقول عن الحسن والحسين : ﴿ إِنَّ ابْنَى هَذَيْنَ رَيْحَانَتَاى مِنَ الدُّنيا ﴾ (٢) .

╋

# \* راعى حقوق الرحم والجوار والصداقة :

رأيناه يرعى حق الرحم والقرابة ، ولو كان أهلها مشركين ، ويقول لقريش : 

« إن لكم رحماً أبلها ببلالها » (٣) ، وحين تمكن منهم يوم الفتح بعد طول ما جرعوه الصاب والعلقم ، قال لهم في تسامح القوى : « اذهبوا فأنتم الطلقاء » (٤) ، بل كان يكرم أقارب أبيه من بنى النجار ، وأقارب أمه من بنى وهرة ، مثل سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه ، الذي عُرِف بأنه خال رسول الله عليه ، ولم يكن أخاً لأمه ، ولكن من بنى عمومتها .

رأيناه يرعى حق الجار ، وإن ظلم وجار ، وإن كان يهودياً من أهل الكتاب ، ويقول في ذلك : 4 ما زال جبريل يوصيني بالجار ، حتى ظننت أنه سيورثه ، (٥) .

رأيناه صديقاً ، يرعى حقوق الصداقة والصحبة ، ولهذا غضب حين أغضب بعضهم أبا بكر ، فقال : « اتركوا لى صاحبي . . . » ، وقال :

<sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء : رواه النسائي من رواية عبد الله بن شداد عن أبيه ، والحاكم وصححه على شرط الشيخين .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والبخاري والترمذي عن ابن عمر - صحيح الحامع الصغير (١٥٢٩) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى في كتاب ( الأدب ) ، ومسلم في كتاب ( الإيمان ) عن عمرو بن العاص .

<sup>(</sup>٤) مشهور ذكره ابن هشام في سيرته عن ابن إسحاق (٢/ ٢٧٤) ولكن إسناده معضل .

<sup>(</sup>٥) مثفق عليه عن ابن عمر وعائشة – صحيح الجامع الصغير (٥٦٢٨) .

لو كنت متخداً من أمتى خليلاً دون ربى ، لاتخذت أبا بكر خليلاً ، ولكنه أخى وصاحبى ، (١)

وكان أوفى الناس لأصمحابه ، ولكل مَن تربطه به أو بأهل بيته صلة ، حتى كان يكرم بعض العجائز ، ويبش لهن ، ويهدي إليهن ، فسُئل فى ذلك ، فقال : \* إن هذه كانت صديقة خديجة ، وإن حُسن العهد من الإيمان ؛ أ (٢) .

麥

#### \* رئيس الدولة :

رأيناه رئيساً لدولة جديدة ، تحيط بها العداوات من كل جانب : وثنية ويهودية ونصرانية ، فلم يشغله هم الجهاد والإعداد لمقاومة أعدائها ، عن العناية بالشئون الداخلية لأهلها ، من بناء المسجد للصلاة ، إلى إقامة السوق للتجارة . . . ومن إقامة العلاقات السياسية بين الطوائف التى تسكن المدينة وضواحيها ، وهى دار الإسلام فى ذلك الوقت ، على أساس واضح مكتوب فى وثيقة دستورية معروفة ، إلى العناية بأمر هرة حبستها امرأة حتى ماتت جوعاً ، فلا هى اطعمتها ، ولا هى تركتها تأكل من خشاش الأرض . . . . ومن لقاء الوقود من أنحاء الجزيرة ، وإرسال الرسل إلى ملوك الأرض المعروفين ، إلى الاهتمام بأمر أمّة تأخذ بيده ، وتمضى فى طرقات المدينة ، فلا يدع يده من يدها ( توضعاً وحياءً منه ) حتى تقضى حاجتها (٣) .

#

#### # الرسول القائد:

رأيناه قائداً يخطط للمعارك قبل وقوعها ، ويبعث الطلائع والعيون لاستطلاع أخبار العدو ، ويقوم بعمل أول إحصاء للقوة الضاربة عنده ، حتى يكون تخطيطه على أساس علمى مكين ، ويحث على التدريب واستمراره ، فهو دعامة القوة العسكرية : \* ألا إن القوة الرمى \* (٤) ، \* مَن تعلم الرمى ثم نسيه ،

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والبخارى عن ابن الزبير ، والبخارى عن ابن عباس - الموجع نفسه (٧٩١) .

 <sup>(</sup>۲) أصل الحديث في الصحيحين عن عائشة ، وهذا اللفظ رواه الحاكم والبيهقي ،
 وفي إسناده ضعف ، ذكره الحافظ في « الفتح » (۲/۱۰) .

<sup>(</sup>٣) معنى حديث رواه أحمد والبخارى عن أنس.(٤) رواه مسلم عن عقبة بن عامر.

فليس منا ٣ - أو : ٣ فقد عصى ١ (١) . . وهو مع قوة توكله على الله تعالى - يلبس للحرب لبوسها ، حتى إنه فى إحدى المعارك ظاهر بين درعين ، ويُعلَّم أصحابه أن الحرب خدعة ، وأن للعوامل النفسية أثرها فى كسب المعارك ، فلا بد من العمل على تخليل الأعداء ، وتفريق كلمتهم .

وهو يعتمد - بعد الله تعالى - على حُسن التخطيط ، والتنظيم ، والإعداد ، و
« التكتيك » حتى إنه ليفاجىء أعداءه بخطط لم يعهدوها ، فيربكهم ، و
يعرف قدرات أصحابه ، فيضع كُلاً في موضعه المناسب .

ولا غرو أنه القائد الذي رأينا كبار الفُوَّاد - مثل أبي عبيدة وسعد وخالد وعمرو وغيرهم - تلاميذ بين يديه .

檊

## \* العامل المتوكل:

رأيناه يراعى سُنَن الله ويأخذ بالأسباب ، ويعد العدة ، ويتوقى الخطر ، ويأمر بأخذ الحدر ، ويعمل بالإحصاء ، ويخطط للمستقبل ، ويرتب ويفكر قدر ما يستطيع البُشَر ، ولكنه لا يغفل أبداً عن التوكل على الله تعالى ، ولا ينسى أن الأمر كله بيده ، وخصوصاً ساعة الشدائد ، وحصار الأرمات ، فهنا تراه أقوى ما يكون ثقة بالله ، واعتصاماً به ، وفراراً إليه .

فقد رأيناه خطَّط ورتَّب ونظَّم كل ما يتعلق بهجرته إلى المدينة ، فلما وقف المشركون الذين يطاردونه على باب الغار الذي يختبئ فيه ، وقال له صاحبه ورفيقه أبو بكر مشفقاً عليه : « لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا »! قال في ثقة ويقين : « يا أبا بكر ؛ ما ظنك باثنين الله ثالثهما » ؟ (٢) ﴿ لا تَحْزَنُ إِنَّ الله مَعْنَا ﴾ (٣) .

掛

# القائم بعمارة الأرض المستمتع بطيباتها:

ومن ناحية أخرى نجده - صلى الله عليه وسلم - مع إقباله بكليته على الأخرة ، وإعراضه عن الدنيا وزينتها ، وتصويره الدنيا بالنسبة للآخرة ، كما

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن عقبة بن عامر أيضاً

 <sup>(</sup>۲) متفق عليه عن أبي بكر . (۳) التوبة : ٤٠

يجعل الإنسان إصبعه في اليم: « فلينظر بماذا يرجع » ؟ (١) - لم يعش في الدنيا عيشة الرهبان الرافضين لها ، المعادين لكل ما فيها ، بل كان يعلم أن الدنيا مزرعة للآخرة ، وأن الإنسان مستخلّف فيها ، وأن له فيها مستقراً ومتاعاً إلى حين ، وأن عمارة الأرض من مقاصد التكليف ، وأن هذه العمارة - المتمثلة في الزراعة ، والغرس ، والصناعة ، والاحتراف ، والتجارة وغيرها - تعتبر عبادة لله ، إذا صحّت فيها النية ، وأديت على الوجه المطلوب ، بلا خيانة ولا غش ولا إهمال ، ولهذا أبقى أصحابه ـ عليه الصلاة والسلام - في حرفهم ، ولم يخرج واحداً منهم عن حرفته ، ليتفرغ للعبادة أو لغيرها ، إنما دعاهم أن يتقربوا إلى الله بإحسان أعمالهم : « إن الله كتب الإحسان على كل شيء » (٢) ، « إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملاً أن يتقنه » (٣) .

كما أنه - صلى الله عليه وسلم - لم يكن يرفض طيبات الدنيا إذا تيسرت له ، بل إذا وجدها تناولها وحمد الله تعالى . وإذا لم يجدها لم يتكلفها ، ولم يحزن على فقدها .

كان يعجبه من الطعام اللَّحم ، ويعجبه منه لحم الذراع ، ويعجبه من الشراب اللَّبن ، ويقول : ق مَن سقاه الله لبنا فليقل : اللَّهُمَّ بارك لنا فيه وزدنا منه » (٤) ، وكان يُستعذب له الماء ، ويوضع فيه بعض التمرات للتخفيف من ملوحته .

وكان يلبس من الثياب ما تيسر ، لا يلتزم زياً أو هيئة معينة ، ويختص بعض الحُلُل للجمعة وللعبدين ، وكذلك للقاء الوفود ، وكان يرجَّل شعره ، ويتطيب ، ويحب الطيب ، وينظر في المرآة ، ويقول : ﴿ اللَّهُمُّ كما حسَّنتَ

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم عن أبى هريرة ، (۲) رواه مسلم عن شداد بن أوس .

 <sup>(</sup>٣) رواه البيهقى فى شُعَب الإيمان عن عائشة ، وحسَّنه فى صحيح الجامع الصغير
 (١٨٨٠) .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في الدعوات عن ابن عباس (٣٤٥٥) وقال : حديث حسن .

خلقی فحس خُلقی  $^{(1)}$  ، ویوصی اصحابه بالنظافة والتجمل ، حتی یکون احدهم حسن المظهر ، طیب الراثحة ، ولا یحب آن یدخل علیه احدهم ثاثر الراس کانه شیطان ، ویقول :  $^{(1)}$  مین کان له شعر فلیکرمه  $^{(1)}$  ، ویوصی بنظافة آشیاء معینة فی الجسم مثل الاسنان ، ولهذا حض عُلی السواك :  $^{(1)}$  السواك مطهرة للفم ، مرضاة للرب  $^{(1)}$  ، کما آکد العنایة بالجسم کله :  $^{(2)}$  علی کل مسلم فی کل سبعة آیام یوم یغسل فیه راسه وجسده  $^{(3)}$  ، وضرب لاصحابه المثل فی ذلك کله ، وکان نعم الأسوة لهم ، وعلمهم ان وضرب لاصحابه المثل فی ذلك کله ، وکان نعم الأسوة لهم ، وعلمهم ان الدین لا یضیق بالتجمل ، و او ان الله جمیل یحب الجمال  $^{(2)}$  .

رأيناه يتداوى ، ويأمر أصحابه بالتداوى ، ويُعلَّمهم أن الله لم يُنزل داءً إلا أنزل له دواء ، علمه من علمه ، وجهله من جهله ، ويصف بعض الأدوية لبعض الأمراض ، حسبما تعلَّمه من البيئة غالباً ، ولكنه بجوار هذا استخدم الأدوية الروحية من الرقَى والدعاء ، فرقى نفسه وغيره ، وعلَّمهم كيف تكون الرقية ، محذراً من الرقى الشركية .

والواقع أن سيرته صلى الله عليه وسلم - كما أشرنا إلى ذلك - سيرة جامعة شاملة ، متوازنة ، يجد فيها كل طالب أسوة مكاناً للاتّساء بها ، والاقتداء بهداها .

فالفقير يجد فيها مجالاً للاقتداء ، والاهتداء ، يوم كان عليه السلام يشد

<sup>(</sup>١) رواه أحمد عن ابن مسعود – صحيح الجامع الصغير (١٣٠٧) .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود عن أبي هريرة - صحيح الجامع الصغير (٦٤٩٣) .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد عن أبى بكر وعائشة ، والنسائى وابن حبان والحاكم والبيهةى عن عائشة ، والبيهةى عن ابى أمامة ، والطبرانى فى الأوسط ، عن ابن عباس - المرجع نفسه (٣٦٩٥) .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه عن أبي هريرة – المرجع نفسه (٣١٥٤) .

<sup>(</sup>٥) رواء مسلم عن ابن مسعود ،

الحجر على بطنه من الجوع . . . والغنى يجد فيها قدوته يوم وسع الله عليه ، ووضع بين بديه الأموال ، منها ما هو للدولة ، وما هو خاص له .

والحاكم والمحكوم ، والمحارب والمسالم ، والعزب والمتزوج ، وذو الزوجة الواحدة ، وذو الزوجات المتعددات ، والأب والجد ، والشاب والشيخ ، والسليم والسقيم ، والمقيم والمسافر ، والمعافى والمبتلى . . . وغير هؤلاء وهؤلاء . . . كلهم يجدون في حياته الخصبة ، وفي سيرته الحافلة ، وفي سيرته الحافلة ، وفي سينته الهادية ، متسعاً لهم ، ليقتدوا منها ، ويهتدوا بنورها . . في حالات الرخاء واليسر ، وفي حالات الشدة والعسر ، في حالات الانتصار ، وفي حال الانكسار .

وعيب كثير من الفرق والطوائف من أهل الكلام والتصوف والفقه: آنهم يأخذون بجانب من سيرته أو سُنته صلى الله عليه وسلم ، ويغفلون جوانب أخرى ، أو يضخمون ناحية على حساب نواح أخرى ، ولو تأملوا وأنصفوا ، وجمعوا الأمور بعضها إلى بعض ، لوجدوا في هَديه عليه الصلاة والسلام الشمول والتوازن ، والاعتدال والتكامل ، الذي يسع كثيراً مما يُظن أنه متعارض ، وما هو بمتعارض ، وإنما أراد الله لرسوله أن يكون الأسوة العليا في كل أمر من الأمور .

举 举

# • كلمة بليغة لابن القيم:

ويسرنى أن أسجل هنا ما ذكره الإمام ابن القيم فى كتابه « عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين » حول هذا المعنى الكبير ، فأفاض فيه على طريقته ، وضرب الأمثلة ، وذكر الأدلة ، وأشبع القول بمناسبة احتجاج طائفة بسيرته وسُنته عليه الصلاة والسلام على فضل الفقير الصابر ، واحتجاج معارضيهم بهما أيضاً على فضل الغنى الشاكر .

يقول ابن القيم :

« وما ينبغى أن يُعلم أن كل خصلة من خصال الفضل قد أحلَّ الله رسوله صلى الله عليه وسلم فى أعلاها ، وخصَّه بذروه سنامها ، فإذا احتجَّت بحاله فرقة من فرق الأمة التى تعرف تلك الخصال وتقاسمتها على فضلها على غيرها ، أمكن للفرقة الاخرى أن تحتج به على فضلها أيضاً .

فإذا احتج به الغزاة والمجاهدون على أنهم أفضل الطوائف ، احتج به العلماء على مثل ما احتج به أولئك .

وإذا احتج به الزُهَّاد والمتخلفون عن الدنيا على فضلهم ، احتج به الداخلون في الدنيا والولاية ، وسياسية الرعبة ، لإقامة دين الله ، وتنفبذ أمره .

وإذا احتج به الفقير الصابر ، احتج به الغني الشاكر .

وإذا احتج به أهل العبادة على فضل نوافل العبادة وترجيحها ، احتج به العارفون على فضل المعرفة .

وإذا احتج به أرباب التواضع والحلم ، احتج به أرباب العز والقهر للمبطلين والخلظة عليهم والبطش بهم .

وإذا احتج به أرباب الوقار والهيبة والرزانة ، احتج به أرباب الخُلُق الحسن والمزاح المباح الذي لا يخرج عن الحق ، وحُسن العِشرة للأهل والأصحاب .

وإذا احتج به أصحاب الصدع بالحق والقول به في المشهد والمغيب ، احتج به أصحاب المداراة والحياء والكرم أن يبادروا الرجل بما يكرهه في وجهه .

وإذا احتج به المتورعون على الورع المحمود ، احتج به الميسرون المسهلون الذين لا يخرجون عن سعة شريعته ويُسرها وسهولتها .

وإذا احتج به مَن صرف عنايته إلى إصلاح دينه وقلبه ، احتج به مَن راعى

إصلاح بدنه ومعيشته ودنياه ، فإنه ـ صلى الله عليه وسلم - بُعِث لصلاح الدنيا والدين .

وإذا احتج به مَن لم يعلق قلبه بالأسباب ولا ركن إليها ، احتج به مَن قام بالأسباب ووضعها مواضعها وأعطاها حقها .

وإذا احتج به مَن جاع وصبر على الجوع ، احتج به مَن شبع وشكر ربه على الشبع .

وإذا احتج به مَن أخذ بالعفو والصفح والاحتمال ، احتج به مَن انتقم في مواضع الانتقام .

وإذا احتج به مَن أعطى لله ووالى لله ، احتج به مَن منع لله وعادى لله . وإذا احتج به مَن لم يدخر شيئاً لغد ، احتج به مَن يدخر لأهله قوت سنة

وإذا احتج به مَن يأكل الحشن من القوت والأدم كخبز الشعير والحل ، احتج به مَن يأكل اللذيذ الطيب كالشوى والحلوى والفاكهة والبطيخ ونحوه .

وإذا احتج به من سرد الصوم ، احتج به من سرد الفطر ، فكان يصوم حتى يُقال لا يفطر ، ويفطر حتى يُقال لا يصوم .

وإذا احتج به مَن رغب عن الطيبات والمشتهيات ، احتج به مَن أحب أطيب ما في الدنيا ، وهو النساء والطيب .

وإذا احتج به مَن ألان جانبه وخفض جناحه لنسائه ، احتج به مَن أدَّبهن وآلمهن وطلَّق وهجر وخيَّرهن .

وإذا احتج به مَن ترك مباشرة أسباب المعيشة بنفسه ، احتج به مَن باشرها بنفسه فآجر واستأجر ، وباع واشترى ، واستسلف وأدان ورهن .

وإذا احتج به مَن يجتنب النساء بالكلية في الحيض والصيام ، احتج به مَن يباشر امرأته وهي حائض بغير الوطء ، ومَن يُقَبَّل امرأته وهو صائم .

وإذا احتج به مَن رحم أهل المعاصى بالقدر ، احتج به مَن أقام عليهم حدود الله فقطع السارق ورجم الزاني وجلد الشارب .

وإذا احتج به من أرباب الحكم بالظاهر ، احتج به أرباب السياسة العادلة المبنية على القرائن الظاهرة ، فإنه حبس في تهمة وعاقب في تهمة ، .

إلى أن قال: « والمقصود بهذا الفصل: أنه ليس الفقراء والصابرون ، بأحق به - صلى الله عليه وسلم - من الأغنياء الشاكرين ، وأحق الناس به أعلمهم بسُنَّته ، وأتبعهم لها » (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) من كتاب \* عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين \* لابن القيم ، مطبعة دار البيال بالقاهرة ص ٢٦٦ – ٢٦٨

# العلم .. بداية الطريق

- منزلة العقل والعلم في الإسلام.
  - أثر العلم في الإيمان والسلوك.
- طلب العلم فريضة على كل مسلم.
  - حقوق العلم على أصحابه .
    - الصوفية والعلم الشرعي .

## تمهيسد

من المعروف لدى المسلمين بالتواتر : أن أول ما نزل من الوحى الإلهى على قلب محمد ولله هو : الآيات الأولى من سورة العلق التي لقنها أمين الوحى ، والرسول الملكى جبريل عليه السلام ، إلى الرسول المبشرى محمد عليه الصلاة والسلام في أول لقاء بينهما عند غار حراء .

كانت هذه الآيات هي قوله تعالى : ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبُّكَ اللَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ اللَّذِي عَلَّمَ مِنْ عَلَقِ \* اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ \* عَلَّمَ الإنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (١) .

كان لأولية نزول هذه الآيات الكريمة دلالتها وإيحاؤها ، فهى توحى بفضل العلم وتقديمه على غيره ، فبه تبدأ الأمور ، وتفتتح الأعمال . فقد أمرت الآيات بالقراءة مرتين : ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ ، ﴿ اقْرَأُ وَرَبِّكَ الأَكْرَمُ ﴾ والقراءة هى باب العلم ومفتاحه .

وقد نزل بعد ذلك قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثُّرُ \* قُمْ فَأَنْذُرْ \* وَرَبَّكَ فَكُبُّرْ \* وَثَيَابَكَ فَطَهِّرْ \* وَالرَّجْزَ فَاهْجُرْ \* وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ \* وَلَرَّبُّكَ فَاصْبُرْ ﴾ (٢) .

فجاءت هذه الآيات آمرة بالعمل ، سواء أكان عملاً متعلقاً بالناس : ﴿ قُمْ فَاللَّذَ ﴾ ، أم بالنفس : ﴿ وَثَيَابَكَ فَكَبَّرْ ﴾ ، أم بالنفس : ﴿ وَثَيَابَكَ فَكَبَّرْ ﴾ ، أم بالنفس : ﴿ وَثَيَابَكَ فَطَهَّرْ ﴾ . وسواء أكان عملاً متعلقاً بالفعل كالأشياء المذكورة أم بالترك ، مثل ﴿ وَالرَّجْزَ فَاهْجُرْ ﴾ ، والمراد : سب الرجز - وهو العذاب - والمراد : هجر

<sup>(</sup>۱) العلق : ۱ - ه (۲) المدثر : ۱ - ۷

المعصية ، وكذلك ﴿ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ ﴾ ثم سياج ذلك كله ، وهو الصبر لله تعالى : ﴿ وَلَرَبُّكَ فَاصْبِرْ ﴾ .

وبهذا فهمنا من القرآن : أن العلم مُقدَّم على العمل ، لأنه هو الذى يصحح العمل ، ويرشد إلى شروطه وأركانه ، ولهذا قيل : « العلم بغير عمل جنون ، والعمل بدون علم لا يكون » .

ولكننا نلاحظ أن القراءة التي أمر بها القرآن في آياته الأولى ليست مجرد قراءة ، إنما هي قراءة باسم الله ، باسم ربنا الخالق ، ومعنى أنها باسمه سبحانه : أنها بإذنه وبأمره ، وأنها موجهة إليه ، موصولة به ، فليست باسم صنم يُعبد ، ولا طاغوت يُطاع ، ولا بَشر يُعظم من دون الله . فهي قراءة مؤمنة بالله ، خالصة له ، مقيدة بأحكامه .

وهذا يوحى : أن العلم فى الإسلام إنما هو علم فى حضانة الإيمان ، فالعلاقة بينهما علاقة التواصل والتلاحم ، لا التقاطع والتنافر ، علاقة التكامل ، لا علاقة التعارض ، وهذا ما سيظهر بجلاء فى الصحائف التالية : أن العلم دليل الإيمان ، كما أنه إمام العمل ، والعمل تابعه .

لا عجب أن نبدأ بـ " العلم " في هذه السلسلة اهتداءً بالقرآن العزيز ، واقتداءً بما فعله الإمام أبو حامد الغزالي في كتابيه " الإحياء " و" المنهاج " ، فقد بدأ كلا منهما بـ " العلم " ، وحتى تكون دعوتنا إلى الله دعوة على بصيرة وبينة ، كما قال الله عز وجل : ﴿ قُلْ هَذَهِ سَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى الله ، عَلَى بَصِيرة أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ، وَسَبْحَانَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) .

ونختم هذا التمهيد بهذا الدعاء المأثور :

اللَّهُمَّ علَّمنا ما ينفعنا ، وانفعنا بما علَّمتنا ، وردنا علماً . . نحمدك اللَّهُمَّ على كل حال ، ونعوذ بك من حال أهل النار » .

泰 泰 恭

<sup>(</sup>۱) يوسف : ۱۰۸

# الفصل الأول

# منزلة العقل والعلم في الإسلام

# • فضل العقل في الإسلام:

لا يوجد دين غير الإسلام كرَّم العقل والفكر وأشاد بأولى الالباب والنُهَى ، ودعا إلى النظر والتفكر ، وحرَّض على التعقل والتدبر ، وقرأ الناس في كتابه : ﴿ أَفَلَا تَعْقَلُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لَقَلُكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لَقَلُكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لَقَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لَعَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لَعَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لَعَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لَايَاتِ لَقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) ، و﴿ لايَاتِ لَقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) .

ومن أروع ما جاء في القرآن قوله : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعظُكُمْ بِواَحِدة ، أَن تَقُومُواْ للله مَثْنَىٰ وَفُرادَىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّرُواْ ﴾ (٩) . ومعناه : أنه لا يطلب منهم إلا خصلة واحدة ، وهي أن يتوجهوا بعقولهم وقلوبهم إلى الله الذي يؤمنون به ، وبخالقيته للكون وتدبيره لأمره ، مخلصين في طلب الهداية إلى الحقيقة ، بعيدا عن تأثير لا العقل الجمعي ٤ ، وعن الخوف من الناس أو المجاملة لهم ، كل فرد مع صديقه ممن يثق به ، ويطمئن إليه ، أو يفكر وحده ، وهو معنى قوله : ﴿ مَثْنَىٰ وَفُرَادَىٰ ﴾ ، ثم يتفكروا في أمر النبوة ، وسبهديهم فكرهم الحر إلى الحق .

وقد اعتبر علماؤه أن العقل مناط التكليف ، ومحور الثواب والعقاب ، كما قرروا أن العقل أساس النقل ، إذ لو لم يثبت وجود الله بالعقل ، ويثبت صدق النبى بالعقل ، ما ثبت الوحى ، فالعقل هو الذى يثبت النبوة ، ويثبت صدق النبى عن طريق المعجزة الدالة على صدقه دلالة عقلية ، ثم بعد ذلك يعزل العقل نفسه ، ليتلقى عن الوحى الذى هو سُلُطة أعلى منه .

(۱) البقرة : ٤٤ (٢) الغاشية : ١٧ (٣) البقرة : ٢٧ (٤) البقرة : ٢١٩ (٥) الأعراف : ١٨٥ (٦) الروم : ٨ (٧) البقرة : ١٦٤ (٨) يونس : ٢٤ (٩) سبأ : ٢٤ ومن هنا قرر المحققون من علماء الإسلام: أن إيمان المقلّد المطلق غير مقبول ، لأنه لم يُؤسَّس على برهان ، ولم يقم على حجة بَيِّنة ، بل على تقليد محض : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّة وَإِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ (١) .

والقرآن يطالب كل ذى دعوى بإقامة اَلبَرَهان على دعواه ، وإلاَّ اطرحت ورفضت ، ولهذا قال في محاورة المشركين : ﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ ﴾ (٢) ، ﴿ أَم اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ آلِهَةً ، قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ ﴾ (٣) .

وَقَالَ فَى مَحَاجَةُ أَهُلُ الْكَتَابِ : ﴿ وَقَالُواْ لَنَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَى ، تلك أَمَانيُّهُمْ ، قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادَقِينَ ﴾ (٤) .

فالعقائد لا بد أن تُؤسَّس على البراهين اليقينية ، لا على الظنون والأوهام . ولهذا عاب الله المشركين بقوله : ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقَّ وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِى مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَا وَمَا نَحْنُ لِا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِى مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴾ (٥) ، ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا بِمُسْتَيْقِنِينَ ﴾ (٥) ، ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يَهُم بِذَلِكَ مِنْ عَلْمٍ ، إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ (١) .

ليس فى الإسلام إذن ما عُرف فى بعض الاديان الأخرى من اعتبار الإيمان شيئاً خارج منطقة العقل ودائرة التفكير ، وإنما يؤخذ بالتسليم المطلق ، وإن لم يرتضه العقل ، أو يسانده البرهان ، حتى شاع عندهم مثل هذا القول : « اعتقد وأنت أعمى »! أو « اغمض عينيك ثم اتبعنى »!

ويحرم على المسلم أن يتبع الظنون والأوهام ، معطلاً الأدوات التي وهبه الله إياها لتحصيل المعرفة الصحيحة ، وهي : السمع والبصر والفؤاد ، قال تعالى : ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ، إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴾ (٧) قال العلماء في تفسير هذه الآية : إن الله تعالى نهى عن القول بلا علم ،

(١) الزخرف : ٢٣ (٢) النباء : ٢٤ (٣) الأنبياء : ٢٤

(٤) البقرة : ١١١ (٥) الجاثية : ٣٢

(V) الإسراء: ٣٦

بل بالظن الذى هو التوهم والخيال ، وفى الصحيحين : \* إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث \* ، وفى سنن أبى داود وغيره : \* بش مطبة الرجل : \* (\*) .

إن تعطيل السمع والبصر والفؤاد ينزل بالإنسان من أفق الإنسانية العاقلة الى حضيض البهيمية الغافلة ، بل يجعل الإنسان اضل سبيلاً من الانعام ؛ لأنها لم تؤت ما أوتى من قوى التمييز والإدراك ، فكان جديراً أن يكون من حطب جهنم : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لَجَهَنَّمَ كَثِيراً مِّنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ ، لَهُمُ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لا يُبْصِرُونَ بِهَا ولَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا ، أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (٣) .

لقد عاب القرآن على المشركين اتباعهم للظن في تكوين العقائد التي لا يغنى فيها إلا اليقين القائم على البصيرة والبرهان . وفي ذلك يخاطبهم فيقول في شأن آلهتهم : ﴿ إِنْ هِيَ إِلّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُ بِهَا مِن سُلْطَانِ ، إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظُنَّ وَمَا تَهُوَى الأَنفُسُ ﴾ (٤) ، ويقول في هذا السياق نفسه : ﴿ وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ ، إِن يَتَبِعُونَ إِلّا الظّنَ ، وَإِنَّ الظّنَّ لا يُغْنِى مِنَ الْحَقِّ شَيْنًا ﴾ (٥) .

وعاب على أهل الكتاب في قضية قتل المسيح ما عابه على الوثنين فقال : ﴿ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اتّباعَ الظّنَ ، وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينَا \* بَل رَّفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ ﴾ (٦) . ولا يحل لمسلم أن يأخذ فكرته عن الوجود : مبدئه ومنتهاه ، وعلّته وأسراره ، إلا عن رب الوجود ، فكل ما يتصل بمسائل الغيب والعقيدة في الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، وغايات الحياة وأسرار الكون ، ليس له مصدر إلا وحي الله المنزل على رسوله ، المؤيّد بالآيات البينات ، الدالة على صدق نبوته ، القاطعة بصحة رسالته .

<sup>(</sup>١) متفق عليه عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وأبو داود عن حذيقة – صحيح الجامع الصغير (٢٨٤٦) .

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٧٩ (٤) النجم: ٢٣

<sup>(</sup>٥) النجم: ۲۸ (۲) النساء: ۱۵۷ - ۱۵۸

إن مَن أراد أن يعرف فكرة صحيحة كاملة عن دقائق جهاز ما ، وعن الغاية من صنعه ، فلا بد أن يأخلها من صانعه نفسه ، والله تعالى هو صانع هذا الكون ، علويه وسفليه ، بمن فيه وما فيه ، وما نبصره وما لا نبصره ، وهو وحده القادر على أن يمدنا بالحقائق الصادقة عن هذا الوجود وأسراره وغاياته : ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (١) .

وكل النظريات والفلسفات التي زعمت أنها فسَّرت الوجود وخباياه ، والحياة وأسرارها ، إنما هي فروض ظنية يضرب بعضها بعضاً ، ﴿ وَإِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً ﴾ (٢)

张 券

## • فضل العلم والعلماء:

والقرآن الكريم أعظم كتاب أشاد بالعلم وأهله ، ورفع قدر \* أُولَى العلم \* و القرآن الكريم أعظم كتاب أشاد بالعلم \* ، كما بيَّن أنه أنزل كتابه وفصَّل آياته ﴿ لَقَوْمُ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣) ، كما بثَّ آياته في الآفاق وفي الأنفس لهؤلاء اللين يعلمون .

يَقُولُ تَعَالَى : ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُو وَالْمَلَاثِكَةُ وَأُولُواْ الْعَلْمِ قَائِماً بِالْقَسْطِ ﴾ (٤) ، فأنظر كيف بدأ الله تعالى بنفسه ، وثنَّى بَمَلائكته ، وثلَّث بأولَى العلَم ، واستشهد بهم على أعظم قضايا الوجود ، وهي قضية الوحدانية .

وقال تعالى : ﴿ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٥) ، وهو استفهام إنكارى معناه نفى التسوية بين أهل العلم وأهل الجهل . كما فى قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ \* وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النُّورُ \* وَلَا الظُّلُ وَلَا الْحَرُورُ \* وَمَا يَسْتَوى الأَحْيَاءُ وَلَا الأَمْواَتُ ﴾ (٦) .

فالجهل بمثابة العمى ، والعلم بمثابة البصر ، والجهل كالظلمة ، والعلم كالنور ، والجهل موت ، والعلم كالنور ، والجهل موت ، والعلم حياة ، ولا يكن أن يستوى الضدان في هذا كله .

(۱) الملك : ۱۶ (۲) النجم : ۲۸ (۳) البقرة : ۲۳۰

(٤) آل عمران : ١٨ (٥) الزمر : ٩ (٦) فأطر : ١٩ – ٢٢

وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ (١) ، أى لا يخشى الله إلا العلماء الذين يعرفون مقامه ، ويَقَدَّرونه حق قدره . والعلم الحقيقى هو الذي يورث الحشية .

وقد جاءت هذه الآية - أو هذا الجزء من الآية - بعد أن ذكر الله سبحانه بعض آياته في خلقه : في السماء والماء والنبات والجبال ، ومن الناس والدواب والانعام . مما يوحي بأن العلماء المذكورين هم علماء الطبيعة والكون والأرض والنبات والإنسان والحيوان . اقرأ قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ أَنْزَلَ مِنَ السّمَاء مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَات مُّخْتَلِفاً ٱلْوَانُها ، وَمِنَ الْجِبَال جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمَرٌ مُّخْتَلِف ٱلْوَانُها وَعَرَابِيبُ سُودٌ \* وَمِنَ النَّاسِ وَالدُّوابُ وَالانْعَامِ مُخْتَلِف ٱلْوَانُه كَذَلِك ، إنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عَبَادِه الْعُلَمَاء ﴾ (٢) .

وقال تعالى : ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ ٱلْسِنَتِكُمُ وَالْوَانِكُمْ ، إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لَلْعَالِمِينَ ﴾ (٣) .

والأوفق بـ ٥ العالمين ، هنا : أنهم العلماء بالظواهر الكونية في الفلك وفي الأرض ، والعلماء باختلاف الألسنة والألوان ، أي علماء الكون ، وعلماء الإنسان .

وقال تعالى : ﴿ وَهُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِتَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرُّ وَالْبَحْرِ ، قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (٤) . فالأقرب أن القوم الله والله يعلمون هنا : هم علماء الفَلكُ والطبيعة الجوية ، فهم أقدر الناس على معرفة أسرار الله تعالى واكتشاف سننه في جعل النجوم للاهتداء .

ومن هنا نرى أن العلم الذى أشاد به القرآن ليس مقصوراً على علم الدين وحده ، وإن كان علم الدين له الصدارة والأولوية ، لأنه العلم الذى يتعلق

(۱) فأطر : ۲۸ – ۲۸ (۲) فاطر : ۲۷ – ۲۸

(٣) الروم : ٢٢ (٤) الأنعام : ٩٧

بالمقاصد والغايات ، وعلوم الدنيا تتعلق بالوسائل والآلات ، ولكنها مهمة أيضاً لنماء الحياة وبقائها كما يريد الله تعالى .

. وقال تعالى : ﴿ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ، وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ (١) .

\* \*

# • منزلة العلم في حياة الأنبياء:

ومَن قرأ قصص الأنبياء في القرآن وجد أن للعلم مكاناً في كل منها ، وأن العلم كان وراء كل خير أو فضل أحرزه واحد منهم .

فآدم عليه السلام - أبو البشر - إنما فضَّله الله على الملائكة ، وأظهر تفوقه عليهم ، وأنه المرشح الصالح للخلافة في الأرض ، بسبب « العلم » الذي علّمه الله إياه ، ولم يُعلّمه للملائكة ، ولهذا لما سألهم عن أسماء الأشياء - والسؤال عن الاسم يتضمن السؤال عن المسمى وخواصه - قالوا : ﴿ سُبْحَانَكَ لا علْمَ لَنَا إلا مَا عَلَّمْتَنَا ، إنَّكَ أنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* قَالَ يَا آدَمُ أنبِتْهُم بأسمًا يُهِم ﴾ (٢) .

وكذلك استطاع آدم أن يتطهر من ذنبه - حين أكل من الشجرة المنهى عنها - بما تعلّمه من الكلمات التي تلقّاها من ربه : ﴿ فَتَلَقَّىٰ آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ، إِنَّهُ هُو التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ (٣) .

ونوح - شيخ المرسلين - نجد أثر العلم في حُسن دعوته لقومه ، وجداله لهم حتى افحمهم . وقالوا : ﴿ يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرُتَ جِدَالْنَا فَأَتْنَا بِمَا تَعَدُنَا إِنْ كُنتَ مِنَ الصَّادقِينَ \* قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُم بِهِ اللهُ إِنْ شَاءَ وَمَّا أَنْتُم بِمُعْجِزِينَ \* وَلا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُم إِنْ كَانَ اللهُ يُرِيدُ أَن يُغُويكُمْ ، هُو رَبُّكُمْ وَإِلَيْه تُرْجَعُونَ ﴾ (٤) .

وإبراهيم - خليل الرحمن - آتاه الله الحُبَّة . فحاجَّ نمروذ فأسكته ،

(١) العنكبوت : ٤٣

(٢) البقرة : ٣٢ - ٣٣

(٣) البقرة : ٣٧

(£) هود : ٣٢ - ٣٤

وحاجٌ قومه فغلبهم . وقال لابيه : ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّى قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيّاً ﴾ (١) .

وقال تَعالَى في شأنه : ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ ، نَرْفَعُ دَرَجَاتِ مَّن نَشَاءُ ﴾ (٢) .

ويوسف لما بلغ اشدًه آتاه الله حكماً وعلماً ، وعلّمه من تأويل الأحاديث وتعبير الرؤى ، وكان هذا العلم سبباً في إخراجه من السجن ، وكذلك كان العلم مؤهلاً لتوليه خزائن الأرض : ﴿ قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَائِنِ الأرض ، إنّى حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ (٣) ، فالحفظ يمثل العنصر الأخلاقي ، والعلم يمثل العنصر المعرفي ، وكلاهما يكمل الآخر ، وكلاهما ضروري لكل من يتولى منصباً قيادياً .

ولقد برز يوسف في علم التخطيط الزراعي والاقتصادي في أيام الأزمات والمجاعات ، ووضع خطة لخمسة عشر عاماً ، وتولى هو الإشراف على تنفيذها بنفسه ، فأنقذ الله به مصر وما حولها من محنة كادت تودى بها .

وقال الله في شأن موسى : ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكُما وَعِلْما ، وَكَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٤) .

ولما أعلم الله موسى أن هناك رجلاً عنده من العلم ما ليس عنده ، سافر إليه سفراً طويلاً لقى فيها النصب والعناه ، وطلب إليه أن يصحبه ، بل أن يتبعه ليتعلم منه مما علمه الله ، وهو موسى الذى اصطفاه الله برسالاته وبكلامه ، فاشترط عليه أن يصبر على ما يراه منه ، ولا يبادره بالسؤال حتى يُبيّن هو له ، وقبل موسى هذا الشرط : ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَّبِعْكَ عَلَىٰ أَن تُعَلّمَنِ مِمّا عَلَمْتَ رُسُداً \* قَالَ إِنّكَ لَن تَستَطِيعَ مَعِي صَبْراً \* وكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ

(١) مريم : ٤٣ (٢) الأنعام : ٨٣

(٣) يوسف : ٥٥ (٤) يوسف : ٢٢

تُحطْ بِهِ خُبْراً \* قَالَ سَتَجِدُنِي إِن شَاءَ اللهُ صَابِراً وَلَا أَعْصِي لَكَ أَمْراً \* قَالَ فَإِنَ اتَّبَعْتَنِي فَلا تَسْتَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ (١) .

وفى قصة داود وسليمان قال تعالى : ﴿ وَلَقَدَّ آتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ عَلْما ۚ ، وَقَالا الْحَمْدُ لللهِ الَّذَى فَضَلَّنَا عَلَى كَثيرٍ مِّنْ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ \* وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ ، وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمُنَا مَنطَقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلُّ شَيْءٍ ﴾ (٢) .

ونجد علم سليمان يتجلَّى في فهم كلام النملة مع النمل ، وفي كلام الهدهد الذي أدلَّ عليه بالعلم ، وقال له : ﴿ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تُحِطُ بِهِ ﴾ (٣) .

وفى قصة سليمان مع ملكة سبأ ، نجد أن الذي أحضر عرشها من اليمن إلى الشام قبل أن يرتد إليه طرفه إنما هو : ﴿ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّن الْكِتَابِ ﴾ (٤) .

كما امتنَّ الله على داود بتعليمه صناعة الدروع : ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَكُمْ لَبُوسٍ لَكُمْ لَبُوسٍ لَكُمْ لَتُحْصَنَكُم مِّن بَأْسَكُمْ ﴾ (٥) .

وفى قصة طالوت بيَّن الله تعالى أنه اختاره لزعامة القوم وقيادتهم بسبب مؤهلاته العلمية والمادية : ﴿ قَالَ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعَلْمِ وَالْجِسْمِ ﴾ (٦) . وقال عن المسيح عبسى : ﴿ وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ ﴾ (٧) .

وقال عن خاتم رسله محمد ﷺ : ﴿ وَٱنْزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ، وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ (٨)

السُنَّة والعلم :

وجاءت الاحاديث النبوية فأكدت ما جاء في القرآن من فضل العلم ، ومنزلة العلماء ، من ذلك ما رواه معاوية قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ مَن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين ، (٩) .

(۱) الكهف : ٦٦ - ٧٠ (٢) النمل : ١٥ - ١٦ (٣) النمل : ٢٢

(٤) النمل : ٤٠ (١) الأنبياء : ٨٠ (٦) البقرة : ٢٤٧

(V) آل عمران : ٤٨ (A) النساء : ١١٣

(٩) رواه البخاري (١/ ١٥٠ ، ١٥١) ، و(٦/ ١٥٢) ، ومسلم (١٠٣٧) .

وعن أبى هريرة أن رسول الله ﷺ قال : « مَن سلك طريقاً يلتمس فيه علماً إلا سهِّل الله له به طريقاً إلى الجنة » (١) .

وعنه مرفوعاً : ﴿ إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلات : صدقة جارية ، أو علم يُنتفع به ، أو ولد صالح يدعو له  $(\Upsilon)$  .

فمن خصائص العلم: أن نفعه مستمر، وأن أجره دائم، وأنه باق للإنسان حتى بعد موته، قال الحافظ المنذرى: « وناسخ العلم النافع له أجره وأجر من قرأه، أو نسخه، أو عمل به من بعده، ما بقى خطه والعمل به، لهذا الحديث وأمثاله. وناسخ غير النافع - مما يوجب الإثم - عليه وزره، ووزر من قرأه، أو نسخه، أو عمل به من بعده، ما بقى خطه والعمل به ه (٣).

وعن أبى الدرداء ، عن النبى على قال : ٩ مَن سلك طريقاً يبتغى فيه علماً سهّل الله له طريقاً إلى الجنة ، وإن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضاً بما يصنع ، وإن العالم ليستغفر له مَن فى السموات ومَن فى الأرض ، حتى الحيتان فى الماء ! وفَضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب ، وإن العلماء ورثة الانبياء . وإن الانبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً ، وإنما ورثوا العلم ، فمَن أخله أخل بحظ وافر ، (٤) .

قال الإمام الغزالى: ومعلوم أنه لا رتبة فوق رتبة النبوة ، ولا شرف فوق شرف الوراثة لتلك الرتبة ! ويعلق على استغفار من فى السموات ومن فى الأرض للعالم فيقول: « وأى منصب يزيد على منصب من تشتغل ملائكة السموات والأرض بالاستغفار له ؟ فهو مشغول بنفسه (أى بعلمه)، وهم مشغولون بالاستغفار له ؟!

وعن زر بن حبيش قال : أتبت صفوان بن عسال المرادى رضى الله عنه ، قال : ما جاء بك ؟ قلت : أنبط العلم ( يعنى : أطلبه وأستخرجه ) ، قال : فإني سمعت

رواه مسلم (۲۲۹۹) . (۲) رواه مسلم : (۱۹۳۱) .

<sup>(</sup>٣) المنتقى من الترغيب والترهيب (١/ ١٢٥) حديث رقم (٦١) .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (٣٦٤١) ، (٣٦٤٢) ، والترمذي (٢٦٨٣) وابن ماجه (٢٢٣) ، وأحمد في المسند (٥/ ١٩٦) ، وصححه أبن حبان كما في ( الموارد : ٨٠ ) ، وضعَّه بعضهم بالاضطراب في سنده ، لكن له شواهد يتقوى بها ، ذكره الحافظ في الفتح (١/ ١٦٩) وهو في صحيح الجامع الصغير (٦٢٩٧) .

رسول الله على يقول: « ما من خارج خرج من بيته في طلب العلم ، إلا وضعت له الملائكة أجنحتها ، رضاً بما يصنع » (١) .

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « الدنيا ملعونة ، ملعون ما فيها ، إلا ذكر الله ، وما والاه ، وعالماً ، ومتعلماً » (٢) .

والمراد بلعن الدنيا: ذمها ، وهي ليست مذمومة لذاتها ، فإنها مزرعة الآخرة ، وهي دار الإيمان والعبادة والجهاد في سبيل الله ، وإنما تُذَم من حيث أنها دار للكفر والشر وعبادة الطاغوت ، ومن حيث إنها تشغل عن الله تعالى وعن الدار الآخر . ولهذا استثنى الحديث من الذم كل ما يُذكّر الإنسان بربه ، ويصله بحبله ، من ذكر الله ، وما يحبه ويرضاه ، من العلم النافع والعمل الصالح ، والمقصود بالعالم والمتعلم : من يجمع بين العلم والعمل ، فيخرج الجهلاء الذين لا يعلمون ، والذين يعلمون ولا يعملون .

وعن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : ٩ مَن خرج في طلب العلم كان في سبيل الله حتى يرجع ٩ (٣) ، والمراد بسبيل الله : هو الجهاد .

وعن أبى هريرة عن رسول الله ﷺ قال : « مَن جاء إلى مسجدى هذا ، لم يأته إلا لخير يتعلمه أو يعلمه ، فهو بمنزلة المجاهد فى سبيل الله ، (٤) ، لأن كُلاً من المتعلم والمجاهد يعمل لتكون كلمة الله هى العليا ، هذا بقلمه ، وهذا بسيفه .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۲٦) ، وابن حبان ( الموارد : ۷۹ ) ، والحاكم وصحَّحه ووافقه الذهبي (۱/ ۱۰۰) ، وهو في صحيح الجامع (۵۷۰۲) .

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۲۳۳۱) وحسَّنه ، وابن ماجه (٤١١٢) .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذی (٢٦٤٩) وحسُّنه ، وفی سنده ضعف ، لکنه یتقوی بحدیث ابی هریرة التالی ، فهو شاهد له .

 <sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه (۲۲۷) ، وابن حبان ( الموارد : ٨١ ) ، والحاكم (٩١/١)
 وصحَّحه على شرط الشيخين ووافقه الذهبى ، وهو فى صحيح الجامع الصغير (٦١٨٤) .

كما حثَّت الأحاديث النبوية على إكرام أهل العلم وإعطائهم حقهم من الإجلال والتوقير ، وحذَّرت من إضاعتهم وعدم المبالاة بهم .

ي فعن جابر: أن النبي ﷺ كان يجمع بين الرجلين من قتلى أُحُد - يعنى: في القبر - ثم يقول : « أيهما أكثر أخذاً للقرآن » ؟ فإذا أشير إلى أحدهما قدمه في اللَّحد (١).

وعن عبادة بن الصامت : أن رسول الله ﷺ قال : « ليس من أمتى مَن لم يجل كبيرنا ، ويرحم صغيرنا ، ويعرف لعالمنا ؛ (٢) .

# • مكانة العلم لدى سلَّف الأُمة:

وقال على گرم الله وجهه لكميل بن زياد : يا كميل ؛ العلم يحرسك وأنت تحرس المال ، والعلم حاكم والمال محكوم عليه ، والمال تنقصه النفقة والعلم يزكو بالإنفاق . وقد شرح ابن القيم هذه الكلمات – المقتبسة من مشكاة النبوة – شرحاً مستفيضاً في ٥ مفتاح دار السعادة ٥ .

وقال أبو الأسود: ليس شيء أعز من العلم ؛ الملوك حكام على الناس ، والعلماء حكام على الملوك! وهذا ما عبّر عنه الشاعر فقال:

إن الأكابر يحكمون على الورى وعلى الأكابر يحكم العلماء ا

وسُئل ابن المبارك : مَن الناس ؟ فقال : العلماء ، قيل : فمَن الملوك ؟ قال : الزُهَّاد . قيل : فمن السُقُلة ؟ قال : اللين يأكلون الدنيا بالدين ! وإنما لم يجعل غير العالم من الناس ؛ لأن الخاصية التي يتميز بها الإنسان عن البهيمة هي العقل ، وهو إنما يظهر بالعلم .

وقال ابن عباس: تذاكر العلم بعض ليلة أحب إلى من إحيائها ا

وقال الحسن : يوزن مداد العلماء بدماء الشهداء ، فيرجح مداد العلماء .

وقال في تفسير قوله تعالى : ﴿ رَبُّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةٌ ﴾ (٣) : إن الحسنة في الدنيا هي العلم والعبادة ، وفي الآخرة هي الجنَّة .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري

<sup>(</sup>٢) قَالَ الْمُنذُرَى : رواه أحمد بإسناد حسن ( المنتقى : ٦٩ ) ، وكذا قال الهيثمي في المجمع (٢٧/١) وفيه : 1 ويعرف لعالمنا حقه ٢ .

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٠١

وقيل لحكيم: أى الأشياء تقتنى ؟ قال: الأشياء التي إذا غرقت سفينتك سبحت معك! يعنى: العلم (١).

وقال الإمام أحمد : الناس إلى العلم أحوج منهم إلى الطعام والشراب ، لأن المرء يحتاج إلى الطعام والشراب في اليوم مرة أو مرتين ، وحاجته إلى العلم بعدد الأنفاس .

وقال بعض السَّلَف : مَن أراد الدنيا فعليه بالعلم ، ومَن أراد الآخرة فعليه بالعلم ، ومَن أرادهما معاً فعليه بالعلم .

安 安 安

<sup>(</sup>١) ذكر هذه الآثار الغزالي في \* الإحياء \* في \* فضيلة العلم \* . وحرَّجها شارحه الزبيدي في \* الإتحاف \* .

# الفصل الثاني

# أثر العلم في الإيمان والسلوك

# العلم والإيمان في رحاب الإسلام:

إن أول آيات أنزلها الله من كتابه على رسوله ، أشادت بالعلم والتعليم وأداة التعلم « القلم » ، لأنها أمرت بالقراءة ، والقراءة مفتاح العلم ، يقول تعالى : ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ اللَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* اقْرَأْ وَرَبِّكَ الآخْرَةُ \* اللَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمَ \* عَلَمَ الإنسَانَ مَا لَمْ يَعْلُمُ ﴾ (١) .

هكذا كان أول أمر من الله في الإسلام: « اقرأ » ، وقد كرره مرتين في هذه الآيات تأكيداً لأهميته ، ولكنها ليست مجرد قراءة ، ولكن قراءة باسم الرب الحالق ، ومعنى أنها باسمه : أنها بإذنه وأمره ومباركته . فهي قراءة إيمانية . وهي تشير إلى أن العلم في الإسلام لا بد أن يكون في حضانة الإيمان بالله ، وبهذا يكون العلم أداة خير ، لا معول هذم ، يكون للتعمير لا للتدمير .

ولهذا رأينا سليمان عليه السلام حين جاءه عرش بلقيس ملكة سبأ من اليمن إلى الشام في لمح البصر أو هو أقرب ، جاء به : ﴿ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ ﴾ (٢) ، كان موقفه موقف المؤمن الذي يعتبر العلم وثمراته نعمة من الله يجب أن تُقابَل بالشكر ، يقول تعالى : ﴿ فَلَمَّا رَاهُ مُسْتَقِراً عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي ءَاشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ ، وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ، وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ، وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ، وَمَن كَفَر فَإِنَّ مَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ،

(١) العلق : ١- ٥ (٢) ، (٣) النمل : ٤٠

وكذلك كان موقف ذى القرنين حين بنى سده العظيم ، ليحجز شر يأجوج ومأجوج المفسدين فى الأرض ، ﴿ قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّن رَبِّي ، فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ رَبِّى جَعَلَهُ دَكَّاءَ ، وَكَانَ وَعَدُ رَبِّى حَقّاً ﴾ (١)

\* \*

## • العلم يهدى إلى الإيمان:

فالعلم والإيمان في الإسلام يسيران جنباً إلى جنب ، ولذا جمع القرآن بينهما في قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَالإيمَانَ لَقَدُ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ اللهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْث ﴾ (٢) ، ومثل ذلك قوله : ﴿ يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (٣)

بل يرتب القرآن الإيمان على العلم ، فالمرء يعلم فيؤمن ، ومقتضاه أنه لا إيمان قبل العلم . يقول تعالى : ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ أَنَّهُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ أَنَّهُ اللَّذِينَ آمَنُواْ إِلَى اللَّحَقُّ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ ، وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ اللَّذِينَ آمَنُواْ إِلَى صَراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٤) .

وهكذا عطف القرآن هذه الثلاثة ( العلم . . الإيمان . . الإخبات ) بالفاء ، التي تفيد الترتيب والتعقيب كما يقول علماء العربية ، فإذا كان الإخبات ثمرة الإيمان ، فإن الإيمان ثمرة العلم .

وفى هذا يقول القرآن أيضاً : ﴿ وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبُّكَ هُو الْحَقُّ ويَهُدِي إِلَىٰ صِراطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ (٥) .

ويُنوَّه القرآن بالذين ﴿ أُوتُوا العلم ﴾ بأنهم هم الذين يعرفون قيمة القرآن ويؤمنون به ، ويتأثرون بما فيه : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ

(١) الكهف : ٩٨

(٢) الروم : ٥٦

(٣) المجادلة : ١١

(٤) ألحج : ٥٤

(٥) سياً : ٦

يَخِرُّونَ لِلأَّذْقَانِ سَنُجَّداً \* وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبَّنَا إِنْ كَانَ وَعَدُّ رَبَّنَا لَمَفْعُولاً \* وَيَشَوْلُونَ سُبْحَانَ رَبَّنَا إِنْ كَانَ وَعَدُّ رَبَّنَا لَمَفْعُولاً \* وَيَشَخِرُّونَ لِلأَذْقَانَ يَبْكُونَ وَيَزْبِدُهُمُ خُشُوعاً ﴾ (أ)

ويقول عن القرآن أيضاً : ﴿ بَلْ هُو آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ ﴾ (٢) .

#### \* \*

## • العلم إمام العمل:

ومن فضائل العلم: أنه يسبق العمل، ويدل عليه، ويرشد إليه، وهذا ما ذكره الإمام البخارى في كتاب « العلم » من صحيحه، واستدل عليه بالقرآن من مثل قوله تعالى: ﴿ فَاعْلُمُ أَنَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنبِكَ وَلِلْمُوْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللّٰمُ وَاللّٰهِ وَاللّٰمُ وَهُو عَمل .

وفى حديث معاذ المشهور فى فضل العلم الذى ذكره ابن عبد البر وغيره:
« تعلّموا العلم ، فإن تعلمه لله خشية ، وطلبه عبادة ، ومدارسته تسبيح ،
والبحث عنه جهاد ، وتعليمه من لا يعلمه صدقة ، وبذله لأهله تُربة ، . . .
وفيه قال : « وهو إمام ، والعمل تابعه » .

· ومعنى هذا : ﴿ أَنَ العلم إمام العمل وقائد له ، والعمل تابع له ، ومؤتم به ، فكل عمل لا يكون خلف العلم مقتدياً به ، فهو غير نافع لصاحبه ، بل مضرة عليه ، كما قال بعض السَّلَف : من عبد الله بغير علم كان ما يفسد أكثر مما يصلح .

والأعمال إنما تتفاوت في القبول والرد بحسب موافقتها للعلم ، ومخالفتها له ، فالعمل الموافق للعلم هو المقبول ، والمخالف له هو المردود ، فالعلم هو الميزان ، وهو المحك .

<sup>(</sup>۱) الإسراء: ۱۰۷ – ۱۰۹ (۲) العنكيوات : ٤٩ (٣) محمد : ١٩

قال تعالى : ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ آيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ، وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ﴾ (١) .

قال الفضيل بن عياض في تفسير ( أحسن العمل ا قال : هو أخلص العمل وأصوبه ؟ قال : إن العمل العمل وأصوبه . قالوا : يا أبا على ؛ ما أخلصه وأصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن ضواباً لم يُقبل ، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يُقبل ، حتى يكون خالصاً صواباً ، فالخالص أن يكون لله ، والصواب أن يكون على السَّنَة ، وقد قال تعالى : ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةً رَبِّهِ أَحَداً ﴾ (٢) .

فهذا هو العمل المقبول الذي لا يقبل الله من الأعمال سواه. وهو أن يكون موافقاً لسنة رسول الله على ، مراداً به وجه الله ، ولا يتمكن العامل من الإتيان بعمل يجمع هذين الوصفين إلا بالعلم . فإنه إن لم يعلم ما جاء به الرسول لم يمكنه قصده ، وإن لم يعرف معبوده لم يمكنه إرادته وحده ، فلولا العلم لما كان عمله مقبولا ، فالعلم هو الدليل على الإخلاص ، وهو الدليل على المتابعة . وقد قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ (٣) ، وأحسن ما قيل في تفسير الآية : أنه إنما يتقبل الله عمل من اتّقاه في ذَلك العمل ، وتقواه فيه : أن يكون لوجهه على موافقة أمره ، وهذا إنما يحصل بالعلم . وإذا كان هذا منزلة العلم وموقعه ، علم أنه أشرف شيء وأجله وأفضله . . والله أعلم .

ولهذا قال المحققون : إن العامل بلا علم كالسائر بلا دليل . ومعلوم أن عطب مثل هذا أقرب من سلامته ، وإن قدر سلامته اتفاقاً نادراً فهو غير محمود ، بل مذموم عند العقلاء .

وكان شيخ الإسلام ابن تيمية يقول : « مَن فارق الدليل ضلَّ السبيل ، ولا دليل إلا بما جاء به الرسول ، .

(۱) الملك : ۲ (۲) الكهف : ۱۱۰ (۳) المائدة : ۲۷

قال الحسن البصرى: العامل على غير علم كالسالك على غير طريق ، والعامل على غير علم ما يفسد أكثر مما يصلح ، فاطلبوا العلم طلباً لا تضروا بالعبادة ، واطلبوا العبادة طلباً لا تضروا بالعلم ، فإن قوماً طلبوا العبادة ، وتركوا العلم ، حتى خرجوا بأسيافهم على أمة محمد على أن ولو طلبوا العلم لم يدلهم على ما فعلوا » (١) .

فمرتبة العلم من وجه : مرتبة المطاع المتبوع المقتدى به المتبع حكمه المطاع أمره ، ومرتبته من وجه آخر مرتبة الدليل المرشد إلى الطلوب الموصل إلى الغاية .

排 柒

### • فضل العلم على العبادة:

ومن فضائل العلم ما ثبت في الأحاديث : أنه أفضل من العبادة ، وأن العالم مُقدَّم على العابد .

ففى حديث أبى الدرداء المشهور: « فضل العالِم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب » (٢).

وكذلك جاء في حديث معاذ بن جبل <sup>(٣)</sup> .

وفى حديث أبى أمامة: « فضل العالِم على العابد كفضلى على ادناكم » (٤).

وفى حديث حذيفة وسعد : « فضل العلم أحب إلى من فضل العبادة ، وخير دينكم الورع » (٥) .

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة: ۱/ ۸۲ ، ۸۳

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد وأصحاب السنن وابن حبان في صحيحه ، وذكره في صحيح الجامع الصغير وزيادته ، وهو جزء من حديث أبي الدرداء (۲۲۹۷) .

<sup>(</sup>٣) ذكره في صحيح الجامع الصغير برقم (٤٢١٢) .

<sup>(</sup>٤) ذكره في صحيح الجامع الصغير برقم (٤٢١٣) .

<sup>(</sup>٥) ذكره في صحيح الجامع الصغير برقم (٤٢١٤) .

وذلك لأن العلم يسبق العمل ، ويدل عليه ، ويرشد إليه ، فهو دليل له من ناحية ، وشرط لقبوله من ناحية أخرى . فلا عمل بلا علم ، وقد يوجد علم بلا عمل ، والمعنى : أنه كلما وُجِد العمل لزم وجود العلم ، بخلاف عكسه . ولهذا قيل : العلم بدون عمل جنون ، والعمل بدون علم لا يكون .

ومن ناحية أخرى فضل العلم على العبادة ، لأن نفع العلم متعد ، ونفع العبادة قاصر ، فالعبادة إنما تنفع صحابها ، والعلم ينفع الكافة .

ثم إن نفع العبادة - غالباً - ينتهى بالفراغ منها ، ولكن نفع العلم يبقى إلى ما شاء الله ، ولهذا عُدَّ فى الأمور الباقية للإنسان بعد موته ، فإذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من أشياء معروفة منها : علم يُنتفع به من بعده (١) .

وعلى قدر المنتفعين بعلمه يكون أجره ، فكلما اهتدى به مهتد إلى طريق الخير ، واسترشد به مسترشد في معرفة الحلال من الحرام ، والهدى من الضلال ، كان له أجره ، كما جاء في الحديث : « من دَلَّ على خير فله مثل أجر فاعله » (٢) .

ولأن العلم إما فرض عَيْن ، وإما فرض كفاية ، وكلاهما أفضل من الاشتغال بالنوافل .

ولآن العلم من ضفات الله تعالى ، والعمل من صفات المخلوقين ، فهو هنا يتخلّق بخُلق من أخلاق الله تعالى ، إن صح التعبير ، أو يتصف بصفة من صفاته ، واسم من أسمائه الحسنى .

ولأن العلم هو الذي يكشف الغوامض من المسائل ، ويفصل في دقائق الأمور ، كما رأينا في حديث الذي قتل تسعة وتسعين نفساً ، فسأل رجلاً عابداً هو أعبد أهل الأرض في زمنه : هل له من توبة ؟ فقال له : لا توبة

<sup>(</sup>١) الحذيث رواه مسلم في صبحيحه عن أبي هريرة . .

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي عن ابن مسعود - صحيح الجامع الصغير برقم (٦٢٣٩) .

لك ، فقتله ، وأكمل به المائة ، ثم سأل رجلاً عالماً ، هو أعلم أهل الأرض في زمنه : هل له من ثوبة ؟ فقال له : نعم ، وأمره أن ينتقل من القرية الظالمة الفاسلة إلى قرية أخرى صالحة (١) .

ولأن العلم هو اللى يُبيِّن الحق من الباطل في الاعتقادات ، والصواب من الحاطأ في المقولات ، والمسنون من المبتدع في العبادات ، والحلال من الحرام في التصرفات ، والصحيح من الفاسد في المعاملات . والفضيلة من الرذيلة في السلوكيات ، والمقبول من المردود في المعايير ، والراجع من المرجوح في الاقوال والأعمال (٢) .

وبدون العلم يمكن أن يعتقد المرء الباطل وهو يحسبه حقاً ، ويرتكب البدعة ، وهو يظنها سُنَّة ، ويتورط في الحرام وهو يتوهمه حلالاً ، ويسقط في حمأة الرذيلة وهو يتصورها فضيلة ، ولهذا كان من الأدعية المأثورة : « اللَّهُمَّ أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه ، وأرنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه الله . حتى لا يكون المرء ممن ﴿ رُبِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِه فَرَاهُ حَسَناً ﴾ (٣) .

وقد حذّرت الأحاديث الصحاح من فئة من الناس « يحقر احدكم صلاته إلى صلاتهم ، وصيامه إلى صيامهم ، وقراءته إلى قراءتهم » ، ولكنهم « يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم ، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية » ، ومعنى قوله : « لا يجاوز حناجرهم » : أن القرآن لا تفقهه عقولهم وقلوبهم ، لأنه مجرد الفاظ وأصوات تخرج من حناجرهم ، فآفتهم ليست في ضمائرهم ونيّاتهم ، بل في عقولهم وأفهامهم ! ولهذا وصفوا بأنهم : « يدعون أهل الأوثان ، ويفتلون أهل الإسلام » ! وهؤلاء هم الخوارج الذين حاربهم على بن أبي طالب والصحابه معه . ولهذا جاء في حديث معاذ المشهور في فضل العلم : أنه إمام والعمل تابعه .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن أبي هريرة . (٢) انظر : كتابنا ﴿ في فقه الأولوبات ؛ ص ٥٨

<sup>(</sup>٣) فأطر : ٨

وذكر الإمام البخارى في كتاب « العلم » من صحيحه : أن العلم يسبق العمل ، واستدلَّ لذلك بالقرآن والحديث .

وقال الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز : مَن عمل على غير علم ، كان ما يفسد أكثر مما يصلح ! (١) .

ومن المعروف : أن كثيراً من الأثمة صرَّحوا بأن أفضل الأعمال بعد الفرائض طلب العلم .

فقال الشافعى : ليس شيء بعد الفرائض أفضل من طلب العلم ، وهذا الذي ذكر أصحابه عنه أنه مذهبه .

وكذلك قال سفيان الثورى ، وحكاه الحنفية عن أبى حنيفة .

وأما الإمام أحمد ، فحكي عنه ثلاث روايات ، إحداهن : أنه العلم . فإنه قيل له : أى شيء أحب إليك : أجلس باللّيل أنسخ أو أصلّي تطوعاً ؟ قال : نسخك تعلم به أمور دينك ، فهو أحب إلى . . وذكر الخلال عنه في كتاب « العلم » نصوصاً كثيرة في تفضيل العلم ، ومن كلامه فيه : الناس إلى العلم أحوج منهم إلى الطعام والشراب .

والرواية الثانية: أن أفضل الأعمال بعد الفرائض صلاة التطوع ، واحتج لهذه الرواية بقوله صلى الله عليه وسلم: « واعلموا أن خبر أعمالكم الصلاة » ، وبقوله في حديث أبي ذر وقد سأله عن الصلاة ، فقال : « خير موضوع » ، وبأنه أوصى من سأله مرافقته في الجنّة بكثرة السجود وهو الصلاة . وكذلك قوله في الحديث الآخر : « عليك بكثرة السجود ، فإنك لا تسجد لله سجدة إلا رفعك الله بها درجة وحطّ عنك بها خطيئة » ، وبالأحاديث الدالة على تفضيل الصلاة .

والرواية الثالثة : أنه الجهاد ، فإنه قال : « لا أعدل بالجهاد شيئاً . ومَن ذا يطيقه » ؟ ولا ريب أن أكثر الأحاديث في الصلاة والجهاد .

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن عبد البر في « جامع بيان العلم ؛ : ۲۷/۱ - طبعة دار الكتب العلمية بيروت .

وأما مالك . . فقال ابن القاسم : سمعت مالكاً يقول : إن أقواماً ابتغوا العبادة ، وأضاعوا العلم ، فخرجوا على أمة محمد على بأسيافهم ، ولو ابتغوا العلم لحجزهم عن ذلك .

قال مالك : وكتب أبو موسى الأشعرى إلى عمر بن الخطاب : أنه قرأ القرآن عندنا عدد كذا وكذا ، فكتب إليه عمر : أن أفرض لهم من ببت المال . فلما كان في العام الثاني كتب إليه : أنه قد قرأ القرآن عندنا عدد كثير - لأكثر من ذلك - فكتب إليه عمر : أن امحهم من الديوان ؛ فإني أخاف من أن يسرع الناس في القرآن أن يتفقهوا في الدين ، فيتأولوه على غير تأويله !

وقال ابن وهب : كنت بين يدى مالك بن أنس ، فوضعت الواحى ، وقمت إلى الصلاة ( يعنى النافلة كما يدل السياق ) فقال : ما الذي قمت إليه بأفضل من الذي تركته .

قال شيخنا : وهذه الأمور الثلاثة التي فضّل كل واحد من الأثمة بعضها ، وهي : الصلاة ، والعلم ، والجهاد ، هي التي قال فيها عمر بن الخطاب رضي الله عنه : لولا ثلاث في الدنيا لما أحببتُ البقاء فيها : لولا أن أحمل أو أجهز جيشاً في سبيل الله ، ولولا مكابدة هذا اللّيل ، ولولا مجالسة أقوام ينتقون أطايب الكلام كما يُنتقى أطايب التمر ، لما أحببتُ البقاء .

فالأول : الجهاد . والثاني : قيام اللَّيل . والثالث : مذاكرة العلم فاجتمعت في الصحابة بكمالها ، وتفرُّقت فيمن بعدهم .

وقد حكى ابن القيم ما ذكره أبو نعيم وغيره عن بعض أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « فضل العلم خير من نفل العمل ، وخير دينكم الورع ، وقد روى هذا مرفوعاً من حديث عائشة رضى الله عنها ، وفي رفعه نظر .

قال : \* وهذا الكلام هو فصل الخطاب في هذه المسألة ، فإنه إذا كان كل من العلم والعمل فرضاً فلا بد منهما كالصوم والصلاة . فإذا كأنا فضلين -وهما النفلان المتطوع بهما - ففضل العلم ونفله خير من فضل العبادة ونفلها ، لأن العلم يعم نفعه صاحبه والناس معه ، والعبادة يختص نفعها بصاحبها ، ولأن العلم تبقى فائدته وعلمه بعد موته ، والعبادة تنقطع عنه ؛ (١) .

ومن وجوء فضل العلم على العبادة التى ذكرها العلامة ابن القيم في « المفتاح » : أنه يدل صاحبه على العمل الأفضل عند الله ، وإن كان أقل من غيره مشقة ، فصاحب العلم أقل تعبآ ومعاناة ، وهو أكثر مثوبة وأجرا أقال : واعتبر هذا بالشاهد ، فإن الصناع والأجراء يعانون الأعمال الشاقة بأنفسهم ، والأستاذ المعلم يجلس يأمرهم وينهاهم ، ويريهم كيفية العمل ، ويأخذ أضعاف ما يأخذونه .

وقد أشار النبى الله إلى هذا المعنى حيث قال: ﴿ أفضل الأعمال إيمان بالله ، ثم الجهاد ﴾ (٢) ، فالجهاد فيه بذل النفس ، وغاية المشقة ، والإيمان علم القلب وعمله وتصديقه ، وهو أفضل الأعمال ، مع أن مشقة الجهاد فوق مشقته بأضعاف مضاعفة . وهذا لأن العلم يعرَّف مقادير الأعمال ومراتبها ، وفاضلها من مفضولها ، وراجحها من مرجوحها ، فصاحبه لا يختار لنفسه إلا أفضل الأعمال . والعامل بلا علم يظن أن الفضيلة في كثرة المشقة ، فهو يتحمل المشاق وإن كان ما يعانيه مفضولا ، وربَّ عمل فاضل ، والمفضول أكثر مشقة منه .

واعتبر هذا بحال الصِّدِّيق ( أبي بكر رضى الله عنه ) فإنه أفضل الأمة . ومعلوم أن فيهم من هو أكثر عملاً وحَجَّا وصوماً وصلاةً وقراءةً منه . قال أبو بكر بن عياش : ما سبقكم أبو بكر بكثرة صوم ولا صلاة ، ولكن بشيء وقر في قلبه ! وهذا موضوع المثل المشهور :

مَن لي بمشل سيرك المدلل ؟ تمشى رويداً وتجي في الأول ا <sup>(٣)</sup>

\* #

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة : ١١٩/١

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى (۳۰۲:۳) ومسلم (۸۳) عن أبي هريرة : سئل النبي : أي العمل أفضل ؟ قال : « إيجان بالله ورسوله » . قبل : ثم ماذا ؟ قال : « الجهاد في سبيل الله » .

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة : ٨٢/١

## • العلم دليل السلوك:

وليس العلم مطلوباً لمعرفة الأحكام الظاهرة في الفقه فقط ، كما قد يظن الكثيرون، بل هو مطلوب لسلوك الطريق إلى الله أيضاً ، بل ربما كان طلبه هنا أشد والزم ، لدخول الأوهام والأهواء والتلبيسات على الإنسان في هذا الجانب أكثر من غيره .

نرى الإمام الغزالى في مقدمة كتاب ﴿ الإخلاص ﴾ من ﴿ الإحياء ﴾ بعد أن بيّن ضرورة تصحيح النية وإخلاص العبادة لله ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلّا لِيَعْبُدُواْ اللهَ مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنْفَاءَ ﴾ (١) . يقول رحمه الله :

\* وليت شعرى كيف يصحح نيّته من لا يعرف حقيقة النية ، أو كيف يخلص من صبحح النيّة إذا لم يعرف حقيقة الإخلاص ؟ أو كيف تطالب المخلص نفسه بالصدق إذا لم يتحق معناه ؟ فالوظيفة الأولى على كل عبد أراد طاعة الله تعالى : أن يتعلم النية أولا لتحصل المعرفة ، ثم يصححها بالعمل بعد فهم حقيقة الصدق والإخلاص ، اللّذين هما وسيلتا العبد إلى النجاة والخلاص ، (٢) .

ثم نرى الغزالي يعود فيتحدث عن أثر النية في أقسام الأعمال من طاعات ومعاص ومباحات ، ويبدأ بعلاقتها بقسم المعاصي فيقول :

« اعلم أنَّ الأعمال وإن انقسمت أقساماً كثيرة من فعل وقول ، وحركة وسكون ، وجلب ودفع ، وفكر وذكر - وغير ذلك عا لا يُتصور إحصاؤه واستقصاؤه - فهي ثلاثة أقسام : معاص وطاعات ومباحات .

« القسم الأول » المعاصى : وهي لا تتغير عن موضعها بالنية ، فلا ينبغي

<sup>(</sup>١) البيئة : ٥

<sup>(</sup>٢) الإحياء مع شرحه للزبيدى : ٦/١٣ - طبعة دار الكتب العلمية ببيروت .

أن يفهم الجاهل ذلك من عموم قوله عليه السلام: « إنما الأعمال بالنيَّات ». فيظن أنَّ المعصية تنقلب طاعة بالنية ، كالذي يغتاب إنساناً مراعاة لقلب .

أو يطعم فقيراً من مال غيره ، أو يبنى مدرسة أو مسجداً أو رباطاً بمال حرام ؟ وقصده الخير . فهذا كله جهل ، والنية لا تؤثر في إخراجه عن كونه ظلماً وعدواناً ومعصية . بل قصده الخير بالشر – على خلاف مقتضى الشرع – شر آخر ، فإن عرفه فهو معاند للشرع ، وإن جهله فهو عاص بجهله ؛ إذ طلب العلم فريضة على كل مسلم ، والخيرات إنما يُعرف كونها خيرات بالشرع ، فكيف يمكن أن يكون الشر خيراً ؟ هيهات ! بل المروَّج لذلك على القلب خفى الشهوة وباطن الهوى ؛ فإنَّ القلب إذا كان ماثلاً إلى طلب الجاه واستمالة قلوب الناس وسائر حظوظ النفس ، توسل الشيطان به إلى التلبيس على الجاهل ، ولذلك قال سهل رحمه الله تعالى : ما عُصى الله تعالى على الجهل ؟ بعصية أعظم من الجهل ! قيل : يا أبا محمد ؛ هل تعرف شيئاً أشد من الجهل ؟ بعصية أعظم من الجهل الجهل . وهو كما قال ، لأنّ الجهل بالجهل يسدّ بالكلية قال : نعم ، الجهل بالجهل يسدّ بالكلية باب التعلم ، فمن يظن بنفسه أنه عالم فكيف يتعلم ؟.

وكذلك أفضل ما أطبع الله تعالى به: العلم! ورأس العلم: العلم بالعلم، كما أنّ رأس الجهل: الجهل بالجهل، فإنّ من لا يعلم العلم النافع من العلم الضار ، اشتغل بما أكب الناس عليه من العلوم المزخرفة التي هي وسائلهم إلى الدنيا، وذلك هو مادة الجهل ومنبع فساد العالم، والمقصود أنّ من قصد الخير بمعصية عن جهل فهو غير معذور، إلا إذا كان قريب العهد بالإسلام، ولم يجد بعد مهلة للتعلم. وقد قال الله سبحانه: ﴿ فَسَتُلُواْ أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنتُم لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١) ، وقال الني الله عنه الجاهل على الجهل ، ولا يحل للجاهل أن يسكت على علمه » (١).

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٧

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء : أخرجه الطبراني في الأوسط =

ويقرب من تقرب السلاطين ببناء المساجد والمدارس الحرام : تقرّب العلماء السوء بتعليم العلم للسفهاء والأشرار ؛ المشغولين بالفسق والفجور ، القاصرين هممهم على مباراة العلماء ، ومباراة السفهاء ، واستمالة وجوه الناس ، وجمع حطام الدنيا ، وأخذ أموال السلاطين واليتامي والمساكين ، فإن هؤلاء إذا تعلَّموا كانوا قُطَّاع طريق الله تعالى ! وانتهض كل واحد منهم في بلدته نائباً عن الدجَّال ! يتكالب على الدنيا ، ويتبع الهوى ، ويتباعد عن التقوى ، ويستجرى الناس بسبب مشاهدته على معاصى الله تعالى . ثم قد ينتشر ذلك العلم إلى مثله وأمثاله ، ويتخذونه أيضاً آلة ووسيلة في الشر واتباع الهوى ، ويتسلسل ذلك ، ووبال جميعه يرجع إلى المعلّم الذي علَّمه العلم مع علمه بفساد نيته وقصده ومشاهدته أنواع المعاصي من أقواله وأفعاله ، ومن مطعمه وملبسه ومسكنه ، فيموت هذا العالم وتبقى آثار شره منتشرة في العالم آلف سنة مثلاً وألفى سنة ، وطوبى لمن إذا مات ماتت معه ذنوبه ! ثم العجب من جهله حيث يقول : ﴿ إنما الأعمال بالنيَّاتِ ﴾ . وقد قصدتُ بذلك نشر علم الدين ؛ فإن استعمله هو في الفساد فالمعصية منه لا مني ، وما قصدتُ به إلا أن يستعين به على الخير . وإنما حب الرياسة والاستتباع والتفاخر بعلو العلم يُحسِّن ذلك في قلبه ، والشيطان بواسطة حب الرياسة يُلبِّس عليه : وليت شعرى ما جوابه عمن وهب سيفاً من قاطع طريق ، واعد له خيلاً وأسباباً يستعين بها على مقصوده ؛ ويقول : إنما أردتُ البذل والسخاء والتخلق بأخلاق الله الجميلة ، وقصدتُ به أن يغزو بهذا السيف والفرس في سبيل الله تعالى ، فإن إعداد الخيل والرباط والقوة للغزاة من أفضل القُربات ، فإن هو صرفه إلى قطع الطريق فهو العاصي . وقد أجمع

وابن السنى وأبو نعيم فى رياضة المتعلمين من حديث جابر بسند ضعيف دون قوله :
 لا يُعذر الجاهل على الجهل ، وقال : لا ينبغى ، بدل : لا ولا يحل ، .

الفقهاء على أن ذلك حرام مع أن السخاء هو أحب الأخلاق إلى الله تعالى  $^{(1)}$  .

恭 恭

## • العلم والمال:

لقد بيَّن حديث النبى ﷺ - الذى رواه أحمد والترمذى عن أبى كبشة الانمارى - أن للعلم أثره في سلوك صاحبه ، وقد قسم الناس إلى أصناف أربعة بالنظر إلى موقعهم من العلم والمال .

يقول الحديث: ﴿ إنما الدنيا لأربعة نفر: عبد رزقه الله مالا وعلما ؛ فهو يتقى فيه ربه ، ويصل فيه رحمه ، ويعلم لله فيه حقا ، فهذا بأفضل المنازل . . وعبد رزقه الله علما ولم يرزقه مالا ، فهو صادق النية ، يقول : لو أن لى مالا لعملت بعمل فلان ، فهو بنيته ، فأجرهما سواء ! . . وعبد رزقه الله مالا ، ولم يرزقه علما ، يخبط في ماله بغير علم ، ولا يتقى فيه ربه ، ولا يصل فيه رحمه ، ولا يعلم لله فيه حقا ، فهذا بأخبث المنازل ! . . وعبد لم يرزقه الله مالا ولا علما ، فهو يقول : لو أن لى مالا لعملت فيه بعمل فلان ، فهو بنيته ، فوزرهما سواء » (٢) .

قسم الحديث الناس وحظوظهم في الدنيا إلى أربعة أصناف :

الصنف الأول - وهو أفضلهم - من أوتى علما ومالاً ، والمقصود بالعلم هنا : نور البصيرة ، وحُسن الإدراك ، والمعرفة الراسخة ، التى تضىء لصاحبها الطريق ، وتبيّن له العواقب ، فنفعه العلم بأن دله على أن المال وسيلة لا غاية ، وأنه مُستخلف فيه ، وأن لله فيه حقاً ثابتاً ، فاتقى فيه ربه ، ووصل فيه رحمه ،

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين : ٣٣٧/٤ ، ٣٣٨

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده (٤/ ٢٣١) . والترمذي (٢٣٢٦) وقال : حسن صحيح .

فأحسن بذلك إلى نفسه ، وأحسن إلى الناس بعلمه وماله ، فهو كما قال الحديث : « بأفضل المنازل » .

والصنف الثانى: يلى الأول فى المرتبة ، وهو: مَن أُوتى علما ، ولم يوت مالا ، فهو لم ينفق ولم يتصدق ولم يصل الرحم بالفعل ، وإنما فعل ذلك بالنية التى علم الله صدقها منه . والنية ليست مجرد خاطرة طائرة تمر بالبال ، كشرارة لامعة ثم تنطفئ ، بل هى خط نفسى عميق ، يجعل صاحبه يعيش بهذا الأمر ، حالماً به ، راغباً فيه ، حريصاً عليه ، فالنية هى عقد القلب على العمل ، لهذا استوى فى الأجر هو وصاحب العمل - كما صرح الحديث : « فهما فى الأجر سواء » ، وإنما سبب ذلك هو علمه ومعرفته ، عا يدل على أهمية المعرفة فى السلوك الأخلاقى ، فلا فضيلة بلا معرفة ، كما لا عبادة بلا علم .

والصنف الثالث: من أوتى مالاً ، ولم يؤت علماً ، أى لم يؤت العلم النافع الذى يورث الخشية ، وينير البصائر ، ويحرك العزائم لفعل الخير ، وإن كان صاحبه يحمل أرقى الشهادات ، فهذا أسوأ الناس منزلة ، كما جاء فى نص الحديث : « فهذا بأخبث المنازل » ، وإنما نزل به إلى هذا الدرك جهله وحرمانه من العلم ، فلم يعلم لله فى ماله حقاً ، ولم يصل فيه رحمه ، ولم يحسن به إلى غيره ، ولم يتق فيه ربه ، فكان ماله وغناه طريقاً إلى هلاكه ، فلو عدمه لكان خيراً له ، ولكنه للأسف ، أعطى ما يتزود به للجنة ، فكان زاده إلى النار .

والصنف الرابع والأخير: من لم يؤت مالاً ولا علماً ، ولكنه لجهله وعمى قلبه ، عاش وفي نيته أن لو كان له مال لأنفقه في الشهوات والمعاصى ، مثل ذلك الغنى الجاهل ، فهو يليه في الرتبة ، ويساويه في الوزر بنيته الجازمة : « فوزرهما سواء » ، وهذا هو الأحمق حقاً ، فقد خسر الآخرة ، ولم يكسب الدنيا ، بخبث نيته ، وسوء قصده ، وأشقى الناس : من اجتمع عليه فقر الدنيا وعذاب الآخرة .

قال ابن القيم معقباً على الحديث: • فقسم السعداء قسمين، وجعل العلم والعمل بموجبه سبب سعادتهما، وقسم الأشقياء قسمين، وجعل الجمهل وما يترتب عليه سبب شقاوتهما، فعادت السعادة بجملتها إلى العلم وموجبه، والشقاوة بجملتها إلى الجهل وثمرته » (١).

恭 恭

## العلم يثمر اليقين والمحبة:

ومن فضل العلم: أنه يشمر اليقين ، الذي به حياة القلب وطمأنينته ، وبه مدح الله المتقين المهتدين بكتابه ، حيث قال : ﴿ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ (٢) ، وهم الذين فصَّل الله لهم الآيات ، سواء أكانت آيات تنزيلية مسطورة ، أم آيات تكوينية منظورة ، يقول تعالى : ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣) .

﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَّكُم بِلِقَاءِ رَبُّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ (٤) .

﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَّةٍ آيَاتٌ لِّقُومٍ يُوقِنُونَ ﴾ (٥) .

واثنى الله على خليله إبراهيم بقوله : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ ﴾ (٦) .

وَذَمَّ مَنْ لا يقين عنده بقوله : ﴿ أَنَّ النَّاسَ كَانُواْ بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ (٧) .

ولقد جعل القرآن اليقين أحد عنصرين يرتقي الإنسان بهما إلى الإمامة في الدين ، كما قال تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواْ ، وَكَانُواْ بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (٨) .

والإنسان إذا كان إيمانه ويقينه مزعزعاً ، ناوشته الشبهات من كل جانب ،

(١) مفتاح دار السعادة : ١/ ١٨٠ (٢) البقرة : ٤

(٣) الأنعام: ٩٧ (٤) الرعد: ٢ (٥) الجاثية: ٤

(٦) الأتعام : ٥٥ (٧) النمل : ٨٢ (٨) السجدة : ٢٤

وعرضت له الشكوك عن يمين وشمال ، وذلك لفعف علمه ، وقِلَة بصيرته ، فيغدو كالريشة في مهب الريح ، لا تستقر على حال .

أما صاحب اليقين ، فهو - لرسوخه في علمه ، وقوة إيمانه - كالطود الراسى ، لا يتزعزع ولا يتزلزل ، ولا تؤثر فيه رياح الشكوك والشبهات ، بل هو لو وردت عليه من الشبه بعدد أمواج البحر - كما قال ابن القيم - ما أزالت يقينه ، ولا قدحت فيه شكا ، لانه قد رسخ في العلم ، فلا تستفزه الشبهات ، بل إذا وردت عليه ردها حرس العلم وجيشه مغلولة .

وإنما سميت الشبهة شبهة ، لاشتباه الحق بالباطل فيها ، فإنها تلبس ثوب الحق على جسم الباطل ، وأكثر الناس اصحاب حسن ظاهر ، فينظر الناظر فيما ألبسته من اللباس ، فيعتقد صحتها ، وأما صاحب العلم والبقين فإنه لا يغتر بذلك ، بل يجاوز نظره إلى باطنها ، وما تحت لباسها ، فينكشف له حقيقتها .

ومثال هذا : الدرهم الزائف ، فإنه يغتر به الجاهل بالنقد ، نظراً إلى ما عليه من لباس الفضة ، والناقد البصير يجاوز نظره إلى ما وراء ذلك ، فيطلع على زيفه ، فاللّفظ الحسن الفصيح هو للشبهة بمنزلة اللّباس من الفضة على الدرهم الزائف ، والمعنى كالنحاس الذي تحته .

وإذا تأمل العاقل الفطن هذا القدر وتدبره ، رأى أكثر الناس يقبل المذهب والمقالة بلفظ ، ويردها بعينها بلفظ آخر . . . وكم رد من الحق بتشنيعه بلباس من اللّفظ قبيح (١) .

إن صاحب العلم واليقين ، الذي رزقه الله البصيرة النافذة ، والنور الكاشف ، لا يلتبس عليه الحق بالباطل ، ولا تروج عند، الشبهات ، كما لا تغريه

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة : ١٤٠/١ ، ١٤١

الشهوات ، فهو مزود بسلاحين قويين يرد بهما جيوش الباطل ، فهو يرد جيش الشهوات بسلاح الصبر ، وجيش الشبهات بسلاح اليقين ، كما قال تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيْمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواْ ، وكَانُواْ بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (١) .

قال ابن القيم: « واليقين والمحبة هما ركنا الإيمان ، وعليهما ينبنى ، وبهما قوامه ، وهما يمدان سائر الأعمال القلبية والبدنية ، وعنهما تصدر ، وبضعفهما يكون ضعف الأعمال ، وبقوتهما قوتها ، وجميع منازل السائرين ، ومقامات المعارفين ، إنما تفتح بهما ، وهما يثمران كل عمل صالح ، وعلم نافع ، وهدى مستقيم .

قال شيخ العارفين الجنيد : اليقين هو استقرار العلم الذي لا ينقلب ولا يتحول ، ولا يتغير في القلب .

وقال سهل : حرام على قلب أن يشم رائحة اليقين ، وفيه سكون إلى غير الله !

وقيل : من علاماته الالتفات إلى الله في كل نازلة ، والرجوع إليه في كل أمر ، والاستعانة به في كل حال ، وإرادة وجهه بكل حركة وسكون .

وقيل: إذا استكمل العبد حقيقة اليقين صار البلاء عنده نعمة ، والمحنة منحة ، فالعلم أول درجات اليقين ، ولهذا قيل: العلم يستحملك واليقين يحملك . فاليقين أفضل مواهب الرب لعبده ، ولا تثبت قدم الرضا إلا على درجة اليقين » (٢) .

واليقين إنما هو علم راسخ في القلب لا يعتريه شك ولا وهم ، وهو قابل للزيادة والترقى من علم اليقين ، إلى عَيْن اليقين ، ثم إلى حق اليقين .

<sup>(</sup>١) السجدة : ٢٤ (٢) مفتاح دار السعادة : ١٥٤/١ ، ١٥٥

فأنت إذا أخبرك جماعة من الثقات بأن صديقك رجع من سفره ، وهو قادم اليك ، فخبرهم هذا يورث عندك علم يقين بقدومه . فإذا كلمك بالهاتف ( التليفون ) وقال : أنا قادم إليك ، فقد أصبح عندك عين اليقين ، فإذا قدم عليك بالفعل ، وتلاقت الوجوه وتصافحت الأيدى ، فهذا هو حق اليقين .

ومن هنا وجدنا خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام يسأل ربه أن يريه كيف يحيى الموت ، لينتقل من علم اليقين إلى عَيْن اليقين ، أو إلى حق اليقين : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي الْمَوْتَىٰ ، قَالَ أَوْ لَمْ تُؤْمِن ، قَالَ بَكُلُ وَلَكِن لِيُطْمَئِنَ قَلْبِي ، قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَة مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلُّ جَبِلِ مِنْهُنَّ جُزْءا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعِيا ، وَاعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (١)

ولقد أسرى الله بعبده محمد على من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ، ثم عرج به إلى السموات العلا ، ليريه من آياته ، ويشهده من ملكوته ما آمن به يقينا من طريق الوحى ، فيزداد يقيناً مع يقين ، كما قال تعالى : ﴿ سَبْحَانَ الّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لُنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا ﴾ (٢) .

﴿ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ \* أَفَتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَىٰ \* وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةُ الْحَرَىٰ \* عندَ سيدرة الْمُنْتَهَىٰ \* عندَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَىٰ \* إِذْ يَغْشَى الْخُرَىٰ \* لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبّهِ السَدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ \* مَّا رَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى \* لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبّهِ الْكُبْرَىٰ ﴾ (٣)

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٠ (٢) الإسراء : ١ (٣) النجم : ١١ – ١٨

يؤكد ما ذكرناه : أن الله سبحانه وتعالى خلق الخلق لعبادته ، الجامعة لمحبته ، وإيثار مرضاته ، المستلزمة لمعرفته ، ونصب للعباد علماً لا كمال لهم إلا به ، وهو أن تكون حركاتهم كلها موافقة على وفق مرضاته ومحبته . ولذلك أرسل رسله ، وأنزل كتبه ، وشرع شرائعه ، فكمال العبد - الذى لا كمال له إلا به - أن تكون حركاته موافقة لما يحبه الله منه ويرضاه له . ولهذا جعل اتباع رسوله دليلاً على محبته . قال تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحبُّونَ الله وَاتَبِعُونِي يُحبِبُكُم الله وَيَغفُر لكم ذُنُوبكُم ، والله عَفُور رَّحيم ﴾ (١) . فألبحب الصادق يرى خيانة منه لمحبوبه : أن يتحرك بحركة اختيارية في غير فالمحب الصادق يرى خيانة منه لمحبوبه : أن يتحرك بحركة اختيارية في غير مرضاته ، وإذا فعل فعلاً عما أبيح له بموجب طبيعته وشهوته تاب منه ، كما يتوب من الذنب . ولا يزال هذا الأمر يقوى عنده حتى تنقلب مباحاته كلها طاعات ، فيحتسب تومه وفطره وراحته ، كما يحسب قومته وصومه واجتهاده . وهو دائماً بين سرًاء يشكر الله عليها وضرًاء يصبر عليها ، فهو سائر إلى الله وثمًا في نومه ويقظته .

قال بعض العلماء : الأكياس عاداتهم عبادات الحمقى ، والحمقى عباداتهم عادات .

وقال بعض السُّلَف : حبذا نوم الأكياس وفطرهم ، يغبنون به سهر الحمقى وصومهم ، فالمحب الصادق إن نطق نطق الله وبالله ، وإن سكت سكت الله ، وإن تحرك فبأمر الله ، وإن سكن فسكونه استعانة على مرضاة الله ، فهو الله وبالله ومع الله .

ومعلوم أن صاحب هذا المقام أحوج خلق الله إلى العلم ، فإنه لا تتميز له الحركة المحبوبة لله من غيره ، إلا بالعلم ، فليست حاجته إلى العلم كحاجة من طلب العلم لذاته ، ولأنه في نفسه صفة كمال ، بل حاجته إلى كحاجته إلى ما به قوام نفسه وذاته .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٣١

ولهذا اشتدت وصاة شيوخ العارفين لمريديهم بالعلم وطلبه، وأنه مَنْ لم يطلب العلم لم يفلح . حتى كانوا يعدون مَنْ لا علم له من السفلة .

قال ذو النون ، وقد سثل : مَن السفلة ؟ فقال : مَنْ لا يعرف الطريق إلى الله تعالى ولا يتعرفه !

وقال أبو يزيد : لو نظرتم إلى الرجل ، وقد أعطى من الكرامات حتى يتربع فى الهواء ، فلا تغتروا به ، حتى تنظروا كيف تجدونه عند الأمر والنهى ، وحفظ الحدود ومعرفة الشريعة .

وقال أبو حمزة البزّال : مَنْ علم طريق الحق سهل عليه سلوكه ، ولا دليل على الطريق إلا متابعة الرسول في أقواله وأفعاله وأحواله .

وقال محمد بن الفضل الصوفى الزاهد : ذهاب الإسلام على أيدى أربعة أصناف من الناس : صنف لا يعملون بما يعلمون ، وصنف يعملون بما يعملون وصنف لا يعملون ولا يعلمون ، وصنف يمنعون الناس من التعلم .

قلت ( القائل ابن القيم ) : الصنف الأول : مَنْ له علم بلا عمل ، فهو أضر شيء على العامة ، فإنه حجة لهم في كل نقيصة ومنحسة .

والصنف الثانى : العابد الجاهل ، فإن الناس يحسنون الظن به لعبادته وصلاحه ، فيقتدون به على جهله ، وهذان الصنفان هما للّذان ذكرهما بعض السّلَف فى قوله : احذروا فتنة العالم الفاجر ، والعابد الجاهل ، فإن فتنتهما فتنة لكل مفتون ! فإن الناس إنما يقتدون بعلمائهم وعبّادهم ، فإذا كان العلماء فجرة ، والعبّاد جهلة ، عمّت المصيبة بهما ، وعظمت الفتنة على الخاصة والعامة .

والصنف الثالث : الذين لا علم لهم ولا عمل ، وإنما هم كالانعام السائمة . والصنف الرابع : نواب إبليس في الأرض ، وهم الذين يثبطون الناس عن

طلب العلم والتفقه في الدين ، فهؤلاء أضر عليهم من شياطين الجن ، فإنهم يحولون بين القلوب وبين هدى الله وطريقه .

فهؤلاء الأربعة أصناف هم الذين ذكرهم هذا العارف رحمة الله عليه ، وهؤلاء كلهم على شفا جرف هار ، وعلى سبيل الهلكة ، وما يلقى العالم الداعى إلى الله ورسوله ما يلقاه من الأذى والمحاربة إلا على أيديهم ، والله يستعمل من يشاء في سخطه ، كما يستعمل من يحب في مرضاته ، إنه بعباده خبير بصير . ولا ينكشف سر هذه الطوائف وطريقتهم إلا بالعلم ، فعاد الخير بحذافيره إلى الجهل وموجبه ، والشر بحذافيره إلى الجهل وموجبه ، والشر بحذافيره إلى الجهل وموجبه ، (1)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة (١/ ١٥٩ – ١٦١) .

# الفصل الثالث

# طلب العلم فريضة

# • الحث على التعلم:

ومما عنى به الإسلام: الحث على التعلم. فقد خلق الله الناس غفلاً من العلم، وأعطاهم أدوات العلم ليتعلموا، فإنما العلم بالتعلم. قال تعالى: ﴿ وَاللّٰهُ أَخْرَ جَكُم مِّن بُطُون أُمَّهَا تَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتُدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١).

### وقال الشاعر:

تعلّم ، فليس المرء يولد عالماً وليس أخو علم كمن هو جاهل ! وقد ذكرنا في أكثر من حديث : « مَنْ سلك طريقاً يطلب فيه علماً سهّل الله له به طريقاً إلى الجنّة » .

وإن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضاً بما يصنع » .

وإن طلب العلم بمنزلة الجهاد في سبيل الله .

وقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ خيركم مَنْ تعلُّم القرآن وعَلُّمه ﴾ (٢) .

وقال الله تعالى في كتابه : ﴿ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فَرْقَةَ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لَيَتَفَقَّهُواْ في الدِّينِ وَلَيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخْذَرُونَ ﴾ (٣) ، وقال : ﴿ فَسُنَلُواْ أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٤) .

(۱) النحل : ۷۸ (۲) رواه البخاری عن عثمان بن عفان .

(٣) التوبة : ١٢٢ (٤) الأنبياء : ٧

وقال ابن عباس : ذللتُ طالباً ، فعزرتُ مطلوباً !

وقال ابن المبارك : عجبت لمن لم يطلب العلم كيف تدعوه نفسه إلى مكرمة ا

وقال بعض الحكماء : إنى لا أرحم رجالاً كرحمتى لأحد رجلين : رجمل يطلب العلم ولا يفهمه ، ورجل يفهم العلم ولا يطلبه !

وقال أبو الدرداء : لأن أتعلم مسألة أحب إلىَّ من قيام ليلة ا

وقال : العالِم والمتعلم شريكان في الخير . وسائر الناس همج لا خير فيهم .

وقال أيضاً : كن عالماً أو متعلماً أو مستمعاً ، ولا تكن الرابع فتهلك ! والرابع هو المعرض عن العلم .

وبما يحكى من وصايا لقمان لابنه: يا بنى ؛ جالس العلماء ، وزاحمهم بركبتيث ، فإن الله سبحانه يحيى القلوب بنور الحكمة ، كما يحيى الأرض بوابل السماء (١).

وقد ذكر القرآن لنا تلك الرحلة التاريخية التى قام بها نبى من أولى العزم من الرسل - وهو موسى الذى كلَّمه الله تكليما ، واصطفاه برسالاته ، وأنزل عليه التوراة فيها هدى ونور - ليطلب العلم عند رجل لم يذكر القرآن لنا اسمه ، واختلف العلماء فى شأنه : أهو نبى أم ولى ؟ وحتى إن كان نبياً - وهو الصحيح - فليس فى منزلة موسى قطعا . ويبدو أن موسى قطع هذه الرحلة ، هو وفتاه وخادمه على أقدامهما ، ولذا قال فيها : ﴿ آتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدُ لَقِينًا مِن سَفَرنَا هَذَا نَصَباً ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) ذكر هذه الآثار الغزالي في ٩ الإحياء ، وخرَّجها شارحه الزبيدي في ١ الإتحاف ، .

<sup>(</sup>٢) الكهف : ٦٢

وفى هذه الرحلة التى قصَّها علينا القرآن يتجلى لنا بعض الآداب المهمة للتعلم .

أولى هذه الآداب: الحرص على العلم مهما يكن في طلبه من لأواه ومشقة وعناء. كما فعل موسى عليه السلام في رحلته إلى « مجمع البحرين » وقد لقى فيها ما لقى من النصب.

والأدب الثانى: التلطف مع المعلم ، وإظهار الاحترام والتوقير له ، وهذا ما نلمسه بجلاء ووضوح فى تعامل موسى عليه السلام مع هذا العبد الصالح ، الذى عُرِف باسم " الحضر " عليه السلام ، فقد قال له موسى بادب التلميذ مع المعلم: ﴿ هَلُ ٱلنَّيْعُكَ عَلَى أَن تُعَلَّمَن مِمًّا عُلَّمْتَ رُشُداً ﴾ (١) .

والأدب الثالث: الصبر على المعلم ، وهذا ما فعله موسى مع معلمه ، فحين عرض عليه أن يتبعه ليعلمه مما علمه الله ، قال المعلم : ﴿ إِنَّكَ لَن تَسْنَطْبِع سَعَى صَبْرا \* وَكَيْفَ تَصْبُرُ عَلَى مَا لَمْ تُحطْ بِهِ خُبْرا \* قَالَ سَتَجِدْنَى إِن سَاء الله صابرا وَلا أَعْصِى لَكَ أَمْراً \* قَالَ فَإِنِ اتَّبَعْتَنِى فَلا تَسْتَلْنَى عَن شَيْء حَتَّى أَحْدَث لَكَ مِنه ذَكْراً ﴾ (٢) .

والأدب الرابع: أن المؤمن لا يشبع من العلم، وأنه يطلب أبدآ الزيادة منه، كما قال الله لحاتم رسله: ﴿ وَقُل رَّبُّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ (٣). وهذا ما حرص عليه موسى: أن يضيف إلى علمه علماً آخر.

والأدب الخامس: ما نبهت عليه السُّنَّة النبوية ، وهو: أن يتعلم العلم يريد به وجه الله تعالى . وبذلك يغدو طلب العلم عبادة وجهاداً في سبيل الله . فعن

<sup>(</sup>۱) الكيف : ٦٦ (٢) الكيف : ٧٠ - ٧٠ (٣) طه : ١١٤

وعن جابر قال : قال رسول الله ﷺ : « لا تعلموا العلم لتباهوا به العلماء ، ولا تماروا به ألسفهاء ، ولا تخيروا به المجالس ، فمَن فعل ذلك ، فالنارُ النارُ ، ا (٢) .

#### 幸 排

# • العلم من المهد إلى اللَّحد:

والتعلم أو طلب العلم في الإسلام لا يقف عند حد معين ، ولا عند سن معينة ، وقد اشتهر عند المسلمين هذه الحكمة : « اطلب العلم من المهد إلى اللّحد » ، حتى ظنها بعض الناس حديثاً نبوياً ، وما هي بحديث ، ولكنها من مأثور التراث الإسلامي .

وكم رأينا من علماء السَّلَف مَنْ يطلب العلم ، وهو على فراش الموت ، فيسأل بعض أصحابه أو أبنائه أن يقرؤوا عليه تفسير بعض الآيات القرآنية أو بعض الاحاديث النبوية ، أو بعض السائل الفقهية ، أو نحو ذلك ، حتى يأتيه الموت وهو يطلب العلم .

وكم رأينا من الشيوخ الكبار في السن ، والكبار في العلم ، مَنْ يطلب العلم ،

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۳۲۵۸) وابن ماجه (۲۵۲) وابن حبان (الموارد : ۸۹) والحاكم وصححه على شرط الشيخين (۱/ ۸۵) ووافقه اللهبى . وذكر النووى فى « الرياض » أن إسناد أبى داود صحيح .

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه (۲۵٤) ، (۲۵۹) وابن حبان ( الموارد : ۹۰) وقال البوصيرى في الزوائد : رجال إسناده ثقات ، وقال العراقي في تخريج الإحياء : إسناد ابن ماجه صحيح ، وذكره الحاكم شاهداً ، وصحح إسناده ، وسكت عليه الذهبي (۸۲/۱) .

لا يستحى من شيخوخته ولا يستحى من مكانته ، ولا يجد فى ذلك غضاضة ولا حَرَجاً ، ليحقق الحديث الشريف : « منهومان لا يشبعان : طالب علم ، وطالب دنيا » (١) .

وقد حكى لنا الحافظ ابن عبد البر في كتابه \* جامع بيان العلم \* صوراً ووقائع شَــَتَّى .

ولهذا كان أثمة الإسلام إذا قيل لأحدهم : إلى متى تطلب العلم ؟ فيقول : إلى الممات .

قال نعيم بن حمَّاد : سمعت عبد الله بن المبارك رضى الله عنه يقول - وقد عابه قوم في كثرة طلبه للحديث - فقالوا له : إلى متى تسمع ؟ قال : إلى الممات .

وقال الحسين بن منصور الجصاص : قلت لاحمد بن حنبل رضى الله عنه : إلى متى يكتب الرجل الحديث ؟ قال : إلى الموت .

وقال عبد الله بن محمد البغوى : سمعت أحمد بن حنبل رضى الله عنه يقول : إنما أطلب العلم إلى أن أدخل القبر .

وقال محمد بن إسماعيل الصائغ : كنت أصوغ مع أبى ببغداد ، فمر بنا أحمد بن حنبل ، وهو يعدو ، ونعلاه في يديه ، فأخذ أبي بمجامع ثوبه ، فقال : يا أبا عبد الله ؛ ألا تستحى ؟ إلى متى تعدو مع هؤلاء ؟ ! قال : إلى الموت .

وقال عبد الله بن بشر الطالقاني : أرجو أن يأتيني أمرى ، والمحبرة بين يدى ، ولم يفارقني العلم والمحبرة ا

وقال حميد بن محمد بن يزيد البصرى : جاء ابن بسطام الحافظ يسألنى عن الحديث فقلت له : ما أشد حرصك على الحديث ! فقال : أو ما أحب أن أكون في قطار آل رسول الله ﷺ ؟!

<sup>(</sup>۱) رواه البزار عن ابن عباس ، وابن عدى عن أنس ، وذكره الألبائي في صحيح الجامع الصغير (٦٦٢٤) .

وقيل لبعض العلماء : متى يحسن بالمرء أن يتعلم ؟ قال : ما حسنت به الحياة !

وسئل الحسن عن الرجل له ثمانون سنة : أيحسن أن يطلب العلم ؟ قال : إن كان يحسن به أن يعيش (١) .

#### 泰 泰

# • العلم المفروض طلبه فرض عَيْن :

فى الحديث المشهور الذى رواه ابن ماجه وغيره: « طلب العلم فريضة على كل مسلم » (٢).

والمراد بالمسلم في الحديث : الإنسان المسلم ، رجلاً كان أو امرأة . ولهذا أجمعوا على أن الحديث يشمل كل مسلم ومسلمة ، وإن لم يرد لفظ : « ومسلمة ، في رواية الحديث .

وقد اختلف شراً ح الحديث في تحديد « العلم » المفروض طلبه . فكل صاحب اختصاص في علم أوَّله على العلم الذي يشتغل به .

فالمتكلم قال : هو علم العقائد الذي يعرف به توحيد الله ، والإيمان بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر .

والفقيه قال : هو علم الفقه الذي يعرف به الحلال والحرام . وتعرف به صحة العبادات ، واستقامة المعاملات .

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة : ١/٧٤

<sup>(</sup>۲) الحديث روى عن عدد من الصحابة بأسانيد ضعيفة .ولكن الحافظ السيوطى صححه بمجموع طرقه التي بلغت خمسين طريقاً ، كما صححه في عصرنا العلامة الألباني في تخريج كتابنا ٩ مشكلة الفقر ٩ وذكر السخاوى أن ابن شاهين رواه بسند رواته ثقات . وهو في صحيح الجامع الصغير وزيادته (٣٩١٣) ، (٣٩١٤) .

والمفسّر قال : هو علم تفسير كتاب الله ، الذي هو أساس المِلَّة ، ومرجع الأُمة .

والمحدّث قال : هو علم الحديث المبيّن للقرآن ، المجسّد لسيرة الرسول ، وأقواله وأعماله وتقريراته .

والمتصوّف قال : هو علم طريق الآخرة ، والسلوك إلى الله تعالى ، وكيفية تزكية النفس ، وعلاج مداخل الشيطان إليها . . . . إلخ .

والأصولى قال : بل هو علم أصول الفقه . الذى به يعرف الاستدلال فيما فيه نص ، والاستنباط فيما لا نص فيه .

بل هناك مَنْ قال : علم العربية من النحو والصرف والبلاغة ، التي بها يفهم القرآن والحديث .

والذى نراه هنا : أن على المسلم أن يتعلم من دينه ما يعرف به ربه ، ويعرف به نبيه ، ويستيقن بصدق نبوته ، وصحة رسالته ، وأن القرآن المنزل عليه من عند الله ، ويعرف العقائد الأساسية في الإسلام : في الإلهيات والنبوات والغيبيات المتعلقة بالآخرة والعالم غير المنظور . وأن يأخذ ذلك من كتاب الله تعالى بما فيه من بينات تقنع العقل ، وتنير القلب ، بعيداً عن التقليد الأعمى ، وعن المماحكات الجدلية ، التي أفسدت تفكير الحواص ، واعتقاد العوام .

والمطلوب هنا : أن تكون دراسة العقيدة مبنية على أساسين :

القرآن الكريم ، لا على أنه أخبار نقلية ، بل بما يتضمنه وما ينبه عليه من براهين ، فقد أنزله الله هدّى للناس ، وبيّنات من الهدى والفرقان ، ويؤخذ من السنن الصحاح ما يبين القرآن ، وما يسير فى ضوئه .

٢ - العلوم الكونية الحديثة ، بما تكشف للناس من أدلة تعين الناس - وخصوصاً المتشككين - في وجود الله تعالى وفي وحدانيته ، وإبداعه في كونه ، وإحسانه لخلقه ، وتقرّب منهم الحقائق الدينية من النبوة وأمور الآخرة .

كما أن على المسلم أن يتعلم من أحكام الإسلام وشرائعه ما هو في حاجة إليه ، من علم الطهارة ، والصلاة ، وهو ما لا يستغنى عنه مسلم ، ومن علم الصيام عندما يمجئ رمضان ، ومن علم الزكاة عندما يملك نصابها ، ويتعلم من أنواع الزكاة ما هو مفتقر إليه ، فإن كان تاجراً تعلم زكاة التجارة ، وليس مطالباً بمعرفة زكاة الأنعام أو الزروع والثمار . وإذا قدر على الحج وعزم عليه عرف أهم أحكامه .

كما عليه أن يعرف أهم أحكام الحلال والحرام التي يتعرَّض لها المسلم في حياته : في المأكل والمشرب والملبس والزينة ، والبيت ، والعمل ، وحياة الأسرة والمجتمع .

ولا يلزمه أن يتبع مذهباً معيناً ، وخصوصاً إذا كان من أهل العلم ، ويمكنه أن يبحث عن الحكم بدليله . فلا ينبغى لمثله أن يرضى بالتقليد ، فقد أجمع العلماء المتقدمون على أن « العلم » هو معرفة الحق بدليله ، وأن التقليد المطلق ليس علماً !

وقد يُقبل من الشخص العامى أن يتبع مذهباً من مذاهب الأثمة المعروفين إذا لم يجد في بلده غيره ، على ألا يتعصب له بالحق وبالباطل . وإذا نصحه ناصح أمين من ثقات العلماء أن مذهبه ضعيف في هذه المسألة ، واطمأن إليه قلبه ، فلا حرَج عليه أن يدع مذهبه في هذه القضية ، ويأخذ بالمذهب الراجح ، وهذا ما يسر إمامه الذي يدّعي اتباعه .

وعلى كل مسلم أن يعرف ما يخصه من أحكام ، فالوالى يعرف أحكام الولاية ، والتاجر يعرف أحكام التجارة ، والزوج يعرف حقوق الزوجية وواجباتها ، والأب يعرف حقوق الأبوة والبنوة . . . وهكذا .

وعلى كل مسلم أن يعرف من علم الأخلاق والآداب الشرعية : ما يضبط به سلوكه بضوابط الشرع ، فلا يحيد عما أمر الله به ، ولا يتجاسر على ما نهى الله عنه ، متحلياً بالفضائل ، متخلياً عن الرذائل .

وعلى كل مسلم أن يعرف من علم طريق الآخرة والسلوك إلى الله : ما يساعده على السير في الطريق ، ويعرفه بالعواثق والآفات التي تعترضه ، ويقوى البواعث الخيِّرة في نفسه . حتى يزكى نفسه ويقلح : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن رَكّاها ﴾ (١) ، ويترقى حتى يصل إلى درجة الإحسان الذي وصفه النبي بقوله : « الإحسان : أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك » (٢) .

وهذه هى العلوم التى يجب على كل مسلم معرفتها ، وهى - كما قلنا - موصولة بالكتاب والسُنَّة ، فمعرفة هذه العلوم تتضمن معرفة ما يلزم من التفسير والحديث .

وهناك علوم مكملة ، ينبغى للمسلم أن يلم بها ، مثل معرفة " السيرة النبوية " ، ودراسة شيء من " علوم القرآن " وا علوم الحديث " أو مصطلحه ، وإذا تعمق في العلم قرأ شيئاً من " أصول الفقه " ، على أن تدرس هذه كلها في كتب ميسرة بلغة معاصرة .

المهم أن يصل المسلم بمعارفه إلى حد يستطيع به: أن يزن أفكاره ومشاعره ، وأقواله وأعماله ، وعاداته ، وسائر أموره بميزان الشرع ، وأن يحكم على الاشخاص والجماعات والمواقف والسياسات بحكم الإسلام ، ومن منطلق الإسلام ، بعيداً عن إفراط الغلاة ، وتفريط المقصرين ، فعلى أساس الإسلام يحمد ويَدُم ، ومن أجله يرضى ويسخط ، ويصل ويقطع ، ويسالم ويحارب ، فما رضيه الشرع رضيه ، وما رفضه الشرع رفضه ، غير عابئ به ولا آسف علية ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لَمُوْمِن وَلا مُوْمِنَة إِذَا قَضَى اللهُ ورَسُولُهُ أَمْراً أَن يكُونَ لَهُمُ الْخِيرةُ مِن أَمْرِهِم ، وَمَن يَعْصِ الله ورَسُولُهُ أَمْراً أَن يكُونَ لَهُمُ الْخِيرةُ مِن أَمْرِهِم ، وَمَن يَعْصِ الله ورَسُولُهُ أَمْراً أَن يكُونَ لَهُمُ الْخِيرةُ مِن أَمْرِهِم ، وَمَن يَعْصِ الله ورَسُولُهُ أَمْراً أَن يكُونَ لَهُمُ الْخِيرةُ مِن أَمْرِهِم ، وَمَن يَعْصِ الله

<sup>(</sup>١) الشمس : ٩

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث جبريل المشهور .

وَرَسُولَهُ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَالاً مُبِيناً ﴾ (١) . وبذا يصبح هواه تبعاً لما جاء به محمد ﷺ ، وهذا هو تمام الإيمان .

ومن المفروض فرض عَيْن في عصرنا: أن يتعلم المسلم القراءة والكتابة ، ويزيل عن نفسه وصمة الأمية ، فقد أصبحت الأمية عائقاً للأمة عن التقدم والتنمية ، وغدا التعلم من أسباب انتصارها وعزتها . وفي ميدان المنافسة الاقتصادية والحضارية في عصرنا لا مكان لامة أكثرها من الأميين أ

ولقد بدأ النبي ﷺ في محاربة الأمية في حياته منذ السنة الثانية من الهجرة ، حين جعل فداء الاسير الكاتب : أن يُعلِّم عشرة من أبناء المسلمين الكتابة . والواجب علينا اليوم أن نكمل المسيرة ، وألا نتخلف في السباق الحضاري .

# • كيف يحصِّل المسلم العلم المفروض عليه ؟

وهنا يُطرح سؤال تجب الإجابة عنه ، وهو : كيف يستطيع المسلم يحصُّل العلم المفروض طلبه عليه ؟

والجواب عن هذا السؤال يختلف باختلاف أحوال المسلم ، فالمسلم القارئ المتعلم غير المسلم الأمنى .

فيستطيع المسلم أن يحصل هذا العلم المفروض عليه ، إما بالتلقى والسماع مشافهة من علماء ثقات في علمهم وتقواهم وحسن فهمهم للدين وللواقع معاً . وهذا ما يلزم الأميين ، وليس لهم خيار في غيره ، واجتهاد المسلم هنا في اختيار العالم الذي يتلقى منه . ويجب أن يُفرِّق المسلم بين العالم الواعظ الذي يأخذ منه الموعظة والتذكير ، والعالم الفقيه الذي يتلقى عنه الأحكام والشرائع ، فليس كل واعظ مؤثر ، أو خطيب مفوه ، يكون ثقة في فقهه

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٣٦

وفتواه ، فإن الله وزع المواهب والقدرات على الناس ، إلا مَنْ وهبه الله الجمع بين هذه الملكات والقدرات ، وقليل ما هم .

ومن وسائل التثقيف في عصرنا : الشريط المسموع ( الكاسيت ) ، وهو وسيلة مهمة وسريعة التأثير ، ويمكن للإنسان أن يستخدمه وهو في سيارته ، أو في محل تجارته ، أو المرأة في مطبخها ، أو غير ذلك ، دون أن يتكلف جهداً غير الاستماع والتفهم .

ويضاف إلى ذلك في عصرنا ما يبثه ﴿ التلفار ﴾ من برامج دينية .

وإما بالقراءة والمطالعة لكتب اللها علماء ثقات كذلك ، وستظل للكلمة المكتوبة قيمتها وأثرها في التوجيه والتثقيف ، وهي الأطول عمراً ، والأبقى أثراً .

وينبغى للمسلم أن يتخير الكتب التى يقرؤها عامة ، والتى يتعلم منها دينه خاصة ، فإن المطابع تُخرج كل يوم الثمين والغث ، والجديد والرث ، فكم فيها من أصيل نافع ، وكم فيها من دخيل ضار ، وعلى المرء أن يأخذ ما صفا ، ويدع ما كدر .

وقد قال أحد الحكماء : أخبرني ماذا تقرأ ؟ أخبرك : مَن أنت !

هذا . . وقراءة الكتب القديمة لا يحسنها كل أحد ، فهى تحتاج إلى أدوات ومفاتيح خاصة لفهمها ، لما فيها من مصطلحات ، وقضايا علمية متصلة بعلوم مختلفة ، لمُغوية وشرعية ، يستغلق فهمها على كثير من الناس ، ولا بد من تلقيها على شيوخها ، ليفكوا رموزها ، ويردوها إلى أصولها .

ومن هنا حذّر الراسخون من علماء الأمة من أخذ العلم عن « الصُحُفيين » ، ويعنون بهم الذين يكونُون علمهم من « الصحف » وحدها ، دون أن يعيشوا في مدارس العلم ، ويعايشوا أهله ، ويخالطوا شيوخه وتلاميذه ، وقالوا في ذلك قولتهم المشهورة : لا تأخذ القرآن من مصحفى ، ولا العلم من صُحُفى ا

فالقرآن لا يؤخذ ممن تعلمه من المصحف وحده ، ولم يتلقه على أيدى شيوخه القُرَّاء المتقنين ، وكذلك العلم .

وفرض على المسلم أن يسأل في كل ما يعترضه من مسائل أو مشكلات يجهل فيها حكم الشرع ، ولا يعجوز له أن يعمل فيها بهواه ، أو حسب رأيه الخاص ، أو رأى من ليس من أهل العلم والفتوى . ولا عذر له في ترك السؤال حياء ، أو كبرا ، أو كسلا ، أو انشغالا بأمر الدنيا ، قال تعالى : ﴿ فَسَتُلُوا أَهْلَ الذُكْرِ إِن كُنتُم لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١) ، و﴿ فَسَتُلُ بِهِ تَعَلَمُونَ ﴾ (١) ، و﴿ فَسَتُلُ بِهِ خَبِيراً ﴾ (١)

وقال صلى الله عليه وسلم فى شأن قوم أهملوا السؤال فى واقعة حدثت لهم ، ترتب عليها قتل أمرئ مسلم : " قتلوه قتلهم الله ، هلا سألوا إذ لم يعلموا ؟ فإنما شفاء العى السؤال ، (٣) .

#### 恭 恭

## • فرض الكفاية في العلم:

وأما فرض الكفاية ، فقد يكون في علوْم الدين ، وفي علوم الدنيا .

فأما علوم الدين . . فما ليس بفرض عَيْن فيها فإن تعلمه والتبحر فيه فرض كفاية ، بحيث يظل في الأمة مَنْ إذا استُفتى أفتى بعلم ، وإذا قضى قضى بحق ، وإذا دعا دعا على بصيرة .

يدل على هذا قوله تعالى : ﴿ فَلَوْلا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَة مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَخْذَرُونَ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) النحل : ٤٣ (٢) الفرقان : ٩٥

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو داود عن جابر – صحيح الجامع الصغير (٤٣٦٢) ، ورواه بلفظ آخر
 أحمد وأبو داود والحاكم عن جابر – المرجع نفسه (٤٣٦٣) .

<sup>(</sup>٤) التوبة : ١٢٢

فلم يوجب على الجميع النفير لطلب العلم ، إنما أوجبه على طائفة فى كل فرقة . سواء أكانت هذه الطائفة اثنين أو أكثر أو أقل ، ما دامت تكفى لوظيفة الفقيه والإنذار .

كما يدل عليه حديث : ﴿ حتى إذا لم يبق عالماً ، اتخذ الناس رؤوساً جُهَّالاً ، فسئلوا بغير علم فَضَلُّوا وأضلُّوا » .

والواجب على الأمة – بالتضامن – أن تهيئ من أبنائها من يقوم بهذه المهمة في الإفتاء والتفقيه والتعليم والدعوة والإرشاد ، في صورة التخصص العالى ، والعلم الاستقلالي ، وأن يكون لديها العدد الكافى بحيث يلبى حاجتها في كل بلد من البلدان .

وأما علوم الدنيا . . فأعدل ما قيل فيه ما قاله الإمام الغزالي ، وهو أن فرض الكفاية منها : كل علم لا يُستغنى عنه في قوام أمور الدنيا ، كالطب ؛ إذ هو ضرورى في حاجة بقاء الأبدان ، وكالحساب ، فإنه ضرورى في المعاملات وقسمة الوصايا والمواريث وغيرهما ، وهذه هي العلوم التي لو خلا البلد عمن يقوم بها حرج أهل البلد ( يعني : دخل عليهم الحرج والمشقة ) وإذا قام بها واحد كفي وسقط الفرض عن الآخرين .

قال : ﴿ فلا يُتعجب من قولنا : إن الطب والحساب من فروض الكفايات ، فإن أصول الصناعات أيضاً من فروض الكفايات ؛ كالفلاحة والحياكة والسياسة ، بل الحجامة والحياطة ، فإنه لو خلا البلد من الحجام ( اللى يقوم بجراحة الحجامة ، وهو نوع من الجراحة الحقيقة ) تسارع الهلاك إليهم ، وحرجوا بتعريضهم أنفسهم للهلاك ، فإن اللى أنزل الداء أنزل الدواء ، وأرشد إلى استعماله ، وأعد الأسباب لتعاطيه ، فلا يجوز التعرض للهلاك بإهماله .

وأما ما يُعدَ فضيلة لا فريضة ، فالتعمق في دقائق الحساب ، وحقائق الطب ،

وغير ذلك ، مما يستغنى عنه ، ولكنه يفيد زيادة قوة في القدر المحتاج (1) .

وما قاله الغزالى هنا قوى وموافق لمقاصد الشريعة ، فإنها تقصد إلى إنشاء أمَّة قوية عزيزة مكتفية بذاتها ، قادرة على التصدى لأعدائها ، وهذا يوجب عليها - بالتضامن - أن تتفوَّق في كل العلوم الطبيعية والرياضية التي تحتاج إليها الأمم في عصرنا لتنمو وتتقدم . وليس الطب والحساب فقط ، كما تحتاج إلى الصناعات التكنولوچية المتطورة ، وليس أصول الصناعات القديمة وحدها .

هذا ٠٠ ولا نوافق الإمام الغزالي على اعتباره التعمق في دقائق الحساب ، وحقائق الطب : مجرد فضيلة لا فريضة ، فلعل هذا كان بالنسبة إلى زمنه ، أما زمننا فيعتبر التعمق في هذه العلوم وما يشبهها من الرياضيات والفلك والفيزياء والكيمياء والحيولوجيا والأحياء وغيرها ، بحيث يصل إلى دقائقها ، ويرتقى إلى حقائقها ، فريضة لازمة . والأمم تتسابق في هذا تسابقاً خطيراً ، كل تحاول أن تحتل مكاناً يجعل لها قدراً ، ولولا التعمق في هذه العلوم ما وصل عصرنا إلى تحطيم الذرة ، وغزو الفضاء ، وصناعة « الكمبيوتر » ، والثورة « التكنولوجية » ، وثورة البيولوجيا ( هندسة الوراثة والجينات ) ، وثورة المعلومات ، وغيرها مما أمسى من خواص عصرنا .

排 排

### • العلم المباح:

وقد ذكر الغزالى - رحمه الله - العلم المباح ، فضرب له مثلاً بالعلم بالأشعار التي لا سخف فيها ، والعلم بتواريخ الأخبار وما يجرى مجراه .

وهذا إذا كان بالنسبة للأفراد فهو مسلَّم ، فهو في حقهم من المباح ، الذي

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/ ٢٨) - طبعة دار الشعب ، بمصر .

يمكن أن يتحول إلى طاعة بالنية الصالحة ، بمعنى أن يقصد بتعلمه خدمة الدين ، وإرضاء الله تعالى ، وقد بينًا فى كتابنا ( ثقافة الداعية ؛ : أن الدراسة اللّغوية والأدبية ، والدراسة التاريخية – وخصوصاً التاريخ الإسلامي بدءاً من السيرة النبوية وتاريخ الراشدين ، وتاريخ العلماء والمصلحين – من الأدوات الضرورية للداعية .

وأما بالنسبة للأمة ، والحديث عن الفروض الكفائية الواجبة عليها - فأعتقد أن دراسة الأشعار والأدب ، وكذلك دراسة التاريخ - من فروض الكفاية على الأمّة ، فلا بد أن يوجد فيها متخصصون في هذه المجالات ، يعبّرون عن فلسفة الأمّة وحضارتها ، ويجعلون من دراستهم أداة بناء لها لا معول هدم لكيانها .

ولو ً تُرِك هذا المجال فارغاً لملأه أولئك اللين يمثلون فلسفات دخيلة على الأمَّة ، لا تهتم بدينها ولا قيمها ، ولا رسالتها ولا تراثها ، بل تعادى ذلك كله .

وهذا ما عانيناه من ذوى الغرض من المستشرقين من الغربيين ، والمستغربين من أبنائنا الذين لم يتحصنوا بالعلم النافع ، والإيمان الصادق ، والخُلُق المتين .

\* \*

## العلم المذموم :

وذكر الإمام الغزالي هنا: المدموم من العلم ، ومثّل له بعلم « السحر والطلسمات » ، وعلم « الشعوذة والتلبيسات » .

وهذا صحيح . . فقد ذكر الله السحر في كتابه وذُمَّه أبلغ الذم ، وقال في شان تعلمه : ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ (١) .

واعتبر النبى على السحر من السبع الموبقات ، أى المهلكات للفرد وللجماعة .

(١) ألبقرة : ١٠٢

ومثل ذلك كل علم لا يقوم على أساس صحيح ، أو لا ينفع الناس في دينهم ولا دنياهم ، بل يعود عليهم بالضرر المادى أو المعنوى .

ومن ذلك : علم التنجيم ، الذى يُدَّعى فيه معرفة الغيوب ، وكشف المستقبل بواسطة النجوم ، فهذا محرَّم ، لأنه ضرب من السحر ، كما جاء فى الحديث الذى رواه ابن عباس : « مَن اقتبس علماً من النجوم ، فقد اقتبس شعبة من السحر ، زاد ما زاد » (١) .

فهذا العلم لا يقوم على أساس منطقى أو تجريبى ، وإن صدق فبالاتفاق والمصادفة ، ولذا قيل : كذب المنجمون ولو صدقوا !

وهذا بخلاف « علم الفلك » المبنى على أسس رياضية وتجريبية ، وقد برع المسلمون فيه أيام ازدهار حضارتهم ، وبرع الغربيون فيه اليوم ، وعلى أساسه استطاعوا الوصول إلى القمر ، ويحاولون الوصول إلى الكواكب الأبعد .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه عن ابن عباس -- صحيح الجامع الصغير (٢٠٧٤) .

# الفصل الرابع

# حقوق العلم على أصحابه

# • الفقه وحُسن الفهم :

أول حقوق العلم على طالبه أو صاحبه: أن يبذل فيه جهده ، حتى يحكمه ويتقنه ويهضمه ، وينتقل به من مرتبة « العلم » إلى مرتبة « الفقه » . الفقه بالمعنى القرآنى والنبوى لا بالمعنى الاصطلاحى ، الذى معناه تحصيل علم الفروع على مذهب من المذاهب .

والفقه بهذا المعنى المنشود أخص من العلم ؛ لأن معناه لغة : الفهم والتفطن وحسن الإدراك ، ومقتضى هذا ألا يقف عند الظواهر ، وإنما يغوص إلى المقاصد ، وألا تشغله الالفاظ عما وراءها من معان ، وألا تغرقه الجزئيات فينسى الكليات .

والقرآن طلب منا النفير للتفقه في الدين لا لمجرد التعلم ، فقال تعالى : ﴿ فَلَوْلًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي الدَّينِ ﴾ (١) .

والحديث النبوى المتفق عليه يقول : « مَنْ يرد الله به خيراً يفقهه في الدين » (٢) .

وأول مراتب هذا الفقه: أن ينتقل من الرواية إلى الدراية ، من الحفظ إلى الفهم ، فيفهم عن الله ورسوله مرادهما ، ويسأل أهل العلم ويحاورهم حتى يفهم ويفقه .

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٢

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن معاوية ، كما في \* اللؤلؤ والمرجان " (٦١٥) .

وقد قال سَلَفنا : ليس العلم بكثرة الرواية ، إنما هو نور يقذفه الله في القلب .

وفي الحديث الشريف : ﴿ رُبُّ حامل فقه ليس بفقيه ، (١) .

والقرآن الكريم قد صورً لنا الذي يحمل العلم ولا يفقهه ولا يفهم أسراره ، بالحمار الذي يحمل نفائس الأسفار (أي الكتب) ولا يدري عما تحتويه شيئاً ، وهذا ما وصف به القرآن اليهود في عصر النبوة حين قال : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمّلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً ﴾ (٢) .

أخذ هذا المعنى شاعر مسلم ، فوصف به الذين يحملون العلم ولا يعون مقاصده ، ولا يغوصون فيه ، فقال :

### \* روامل للأسفار لا علم عندهم \*

وفى حديث الصحيحين عن أبى موسى (٣) تشبيه العالم الفاهم المعلم بالأرض الطيبة التى قبلت الماء الذى نزل عليها من السماء ، فأنبتت الكلأ والعُشب الكثير ، وانتفع الناس بها ، كما شبه العالم الراوى بالأرض التى لم تقبل الماء ، ولكنها احتفظت به ، فشرب الناس منه ، وسقوا وزرعوا ، ففرق الحديث بين العلماء الوعاة ، والعلماء الرواة ، ومن هنا ركز علماء السلك على الدراية أكثر من الرواية (٤).

 <sup>(</sup>۱) جزء من حدیث روی بصیغ مختلفة عن زید بن ثابت وابن مسعود وأنس وغیرهم .
 انظر : صحیح الجامع الصغیر وزیادته (۲۷۱۳ – ۲۷۲۳) .

<sup>(</sup>٢) الجمعة : ٥

<sup>(</sup>٣) نص الحديث : ق مثل ما بعثنى الله به من الهدى والعلم ، كمثل الغيث الكثير اصاب أرضاً ، فكان منها نقية قبلت الماء ، فأنبتت الكلا والعشب الكثير ، وكان منها أجادب أمسكت الماء ، فنفع الله بها الناس ، فشربوا وسقوا وررعوا ، وأصابت طائفة أخرى ، إنما هي قيعان ، لا تمسك الماء ، ولا تنبت كلا ، فذلك مثل من فقه في دين الله ، ونفعه ما بعثنى الله به ، فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بدلك رأساً ، ولم يقبل هدى الله ، الذي أرسلت به ، ( متفق عليه ) - اللؤلؤ والمرجان (١٤٧١) .

 <sup>(</sup>٤) انظر تقديم الفهم على الحفظ ، والمقاصد على الظواهر ، والاجتهاد على التقليد ،
 من كتابنا ٩ في فقه الأولويات ٢ ص ٦٦ - ٧٧

إن آفة كثير من المُستغلين بعلم الدين خاصة هو الحرفية ، في فهم نصوصه ، وجمودهم على ظواهر الفاظه ، وعدم وقوفهم على أسراره ، لأنهم دون هذه المرتبة بحكم مؤهلاتهم العقلية والنفسية ، ولكن مشكلتهم أنهم يضعون أنفسهم في زمرة الأثمة ، ويتصدرون الصفوف للدعوة ، والتعليم والإفتاء !

وهؤلاء عادة يعوقون عملية التغيير المطلوب ، ويقفون عقبة في طريق الإصلاح والتجديد الإسلامي ، وكثيراً ما شكا منهم المجددون الأصلاء أمثال ابن تيمية وابن القيم قديماً ، وأمثال محمد عبده ، ورشيد رضا حديثاً .

ولقد رأيناهم أشد على دعاة التجديد والإصلاح من « العلمانيين » وخصوم الدين في بعض الأحيان ، وقديماً قالوا : عدو عاقل خير من صديق أحمق .

松 袋

### • الترقى عن التقليد:

وثانى مراتب الفقه المطلوب : أن يرقى طالب العلم عن التقليد للغير ، إلى الفهم المستقل ، وأن يفكر برأسه هو لا برأس أحد سواه ، حياً كان أو ميتاً ، فإن الله منحه العقل ليتفكر به ويتدبر ، لا ليجمده ويعطله .

وقد قال الإمام ابن الجورى كلمة مضيئة ينبغى أن نعيها ونرويها لتُحفظ ، قال فى ذم التقليد والمقلّدين فى كتابه « تلبيس إبليس » : « اعلم أن المقلّد على غير ثقة فيما قلّد ، وفى التقليد إبطال منفعة العقل ، لأنه خُلِق للتدبر والتأمل ، وقبيح بمن أعطى شمعة أن يطفئها ويمشى فى الظلمة » ا

لقد شنَّ القرآن حرباً عنيفة على « المقلَّدين » الذين حقروا أنفسهم ، وألغَوا عقولهم ، متبعين أجدادهم وآباءهم ، أو سادتهم وكبراءهم ، فيما اعتقدوه من عقائد ، وما اعتنقوه من أفكار ، وسفَّههم القرآن أبلغ تسفيه في سور عدة من القرآن المكي والمدنى .

ويكفينا قوله تعالى في ذم ثقليد الآباء : ﴿ وَإِذَا قَيْلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ، أَوَ لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقَلُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْتَدُونَ \* وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسَمَّعُ إِلَّا دُعَاءً وَنَدَاءً ، صُمُّ بُكُمٌ عُمَى فَهُمْ لَا يَعْقَلُونَ ﴾ (١) .

وفي ذم تقليد الكبراء قوله سبحانه : ﴿ وَقَالُواْ رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبراءَنَا فَأَصَلُّونَا السَّبِيلَا \* رَبُّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَلَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَا كَبِيرًا ﴾ (٢).

وفي سورة الأعراف تتحدث الآية عن أهل النار ، وتلاوم الأتباع والمتبوعين فيها وتلاعنهم : ﴿ كُلُّمَا دَخَلَتُ أُمَّةٌ لَّعَنَتُ أُخْتَهَا ، حَتَّىٰ إِذَا ادَّارِكُواْ فيهَا جَميعا قَالَتْ أَخْرَاهُمْ لأُولاهُمْ رَبَّنَا هَوْلاءِ أَضَلُّونَا فَآتِهِمْ عَذَابا ضِعْفا مِّنَ النَّار ، قَالَ لَكُلُّ ضعفٌ وَلَكِن لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٣) .

والتقليد - كما يعرُّفونه - أن تأخذ قول الغير بغير حُبَّة بيُّنة تؤيده ، فربما لم تكن معه حُجَّة قط . وربما كانت معه حُجَّة واهية لا تقف أمام حجج من يعارضه . ومصدر ذلك : التعظيم أو التقديس لذلك الغير ، أضفاه عليه المقلِّد التابع ، فرضى لنفسه أن يكون ذيلاً وقد خلقه الله رأساً ، وأن يكون عبداً في فكره ، وقد خلقه الله حراً .

واتباع الوحى ليس من التقليد في شيء ، بعد أن ثبت بالبراهين العقلية القاطعة نبوة النبي ، وإلهية القرآن ، بعد ثبوت ربوبية الرب الخالق المعلّم الأكرم ، وثبوت إلَّهية الإلَّه العليم الحكيم ، الرحمن الرحيم ، الذي ينافي ُ حكمته ورحمته أن يدع خلقه هملاً ، ويتركهم سدى .

وبعد ثبوت الوحى بالقواطع العقلية ، يعزل العقل نفسه - بتعبير الإمام الغزالي - ليتلقى الهداية الإلهية التي تصحح للعقل أخطاءه ، وتهديه فيما ليس له إليه سبيل من الإلهيات والغيبيات ، وتضع الموازين والضوابط فيما يحتاج إليه ، وتدع له حق التفسير والتعليل فيما أنزل إليه ، مهتدياً بما بُيِّن له

(٢) الأحزاب: ٦٧ - ٦٨

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧٠ - ١٧١

من ضوابط . . وتطلق له العنان في اكتشاف ما في الكون وتسخيره ، بعقل المؤمن ، وتفكير المهتدى بهدئي الله .

إن أشد شيء على العقل خطراً - بعد اتباع الهوى - هو التقليد الأعمى ، الذي لا نزال نراه في حياتنا في صور شَتَّى .

فهناك مَنْ باعوا عقولهم - أو تنازلوا عنها بغير ثمن - لغيرهم ممن يعظمونهم من القدماء أو المحدّثين .

هناك من المشتغلين بالفقه مَنْ باعوا عقولهم أو تنازلوا عنها ، لأثمتهم المتقدمين ، أو شيوخهم المتأخرين من الفقهاء .

وهناك من المشتغلين بالكلام والعقائد مَن باعوا عقولهم أو تنازلوا عنها لأثمتهم أو شيوخهم من السَّلَف أو الحُلّف .

وهناك من المشتخلين بالسلوك والتصوف مَنْ باعوا عقولهم لأثمتهم أو شيوخهم ، وتركوا أنفسهم بين أيديهم كالميت بين يدى الغاسل . وفي مقابل هؤلاء نجد آخرين من المتغربين ، باعوا عقولهم أيضاً أو تنازلوا عنها بغير ثمن لأثمتهم وشيوخهم في الغرب !

دعاة « الليبرالية » باعوا عقولهم لأثمة الليبراليين ا طالبين منا أن نتبعهم في الحير والشر ، والحلو والمر ، وما يُحمد وما يُعاب .

ودعاة ٩ الماركسية ٧ - التي هُزِمت في عقر دارها - باعوا عقولهم لشيوخ الماركسية وأثمتها ، وطالبونا أن نتخَّذ فلسفتها مصدراً للهداية والتشريع .

وكل دعاة الأيديولوچيات والفلسفات الوضعية المختلفة باعوا لها عقولهم ، ودعونا أن نلغى عقولنا معهم ، لنتبع مناهجهم وأهدافهم شبراً بشبر ، ولم يحاول هؤلاء ولا أولئك أن يحرروا عقولهم من التبعية ، وأن يمتحنوا مذاهب . أثمتهم ، وأفكار سادتهم وكبرائهم ، ويعرضوها على قواطع العقل ، وثوابت الوحى ، ليعرف صحيحها من ريفها ، وجيدها من رديئها ، وحقها من باطلها ، فيهتدوا بالحق ، ويعرضوا عن الضلال . . ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقُ الْحَقُ الْحَقُ الْحَقَ الْحَدَيْ الْحَقَ الْحَدَا الْحَقَ الْحَدَقَ الْحَدَلُهُ الْحَدَا الْحَقَ الْحَدَى الْحَلَالُ الْحَدَا الْحَدَا الْحَدَقُ الْحَدَى الْحَدَا الْحَدَا

<sup>(</sup>١) يونس : ٣٢

لا يجوز للغرباء أن يتحكموا في أهل الدار ، ولا ينبغى للأموات أن يحكموا الأحياء ، وأن يفتوا في أخص أمورهم ، وهم في بطون قبورهم أ

操 杂

## • العمل بالعلم:

ومن حق العلم على صاحبه: أن يعمل بموجبه ، فالعلم بالعبادات يقتضى أن يؤديها على وجهها ، مستوفية شروطها وأركانها ، خالصة لوجه الله تعالى . والعلم بالمعاملات يقتضى أن يقوم بها في حدود الحلال ، بعيدة عن الحرام ، مستكملة الشروط والأركان . والعلم بالأخلاق يقتضى أن يتحلَّى بفضائلها ويتخلَّى عن رذائلها . والعلم بطريق الآخرة ، يقتضى أن يعد لها عدتها ، ويحدر من قواطع الطريق التي تعمل على أن تثبط إرادته ، وتعوق حركته .

وبهذا يكون العلم حُجَّة له ، لا حُجَّة عليه ، ويستطيع أن يجد للسؤال جواباً إذا سُئِل يوم القيامة « عن علمه : ماذا عمل فيه » ؟

فعن آبى برزة الأسلمى قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ لَا تَزُولُ قَدْمَا عَبْدُ يُومُ القيامة حتى يُسأل عن عمره : فيم أفناه ؟ وعن علمه : فيم فعل فيه ؟ وعن ماله : من أين اكتسبه ؟ وفيم أنفقه ؟ وعن جسمه : فيم أبلاه ؟ ﴾ (١) .

ولا يكون كذلك العالِم الذي آتاه الله آياته فانسلخ منها ، واخلد إلى الأرض ، واتبع هواه ، فضرب الله مثلاً بالكلب في أسوأ صورة له : ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبًا الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْعَاوِينَ \* وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ، فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ﴾ (١) .

 <sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲٤١٩) وقال : حسن صحيح ، وعن معاذ بن جبل نحوه ، رواه البزار والطبراني بإسناد صحيح ، كما قال المنذري في الترغيب والترهيب ، ( المنتقى : ٢٢٥٥) .

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٧٥ - ١٧٦

وإنما ينتصر الدين ، وترتقى الدنيا ، بالعلماء العاملين ، الذين يؤيد عملهم علمهم ، وتصدق أفعالهم أقوالهم ، فهم يؤثرون في الناس بسلوكهم وحالهم ، أكثر مما يؤثرون بكلامهم ، ولهذا قيل : حال رجل في ألف رجل ، أبلغ من مقال ألف رجل في رجل !

وإن من شر ما تُبتلى به الحياة ، ويُبتلى به الناس : العالم الذى يناقض عمله علمه ، ويُكذّب فعله قوله ، فهو فتنة لعباد الله ، وهو الذى حلّر القرآن منه أهل الإيمان : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللهِ أن تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ (١) .

ووبَّخ القرآن بنى إسرائيل بقوله : ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ ، أَفَلا تَعْفَلُونَ ﴾ (٢) .

ولا غرو أن استعاد النبى على من العلم الذي لا ينفع . . فعن زيد بن أرقم : أن رسول الله على كان يقول : " اللَّهُمُّ إنى أعود بك من علم لا ينفع ، ومن قلب لا يخشع ، ومن نفس لا تشبع ، ومن دعوة لا يستجاب لها » (٣) .

وعن أسامة بن زيد : أنه سمع رسول الله على يقول : « يُجاه بالرجل يوم القيامة ، فيلقى فى النار ، فتندلق أقتابه ( أى تخرج أمعاؤه من مكانها ) ، فيدور بها ، كما يدور الحمار برحاه ، فتجتمع أهل النار عليه ، فيقولون : يا فلان ؟ ما شأنك ؟ ألست كنت تأمر بالمعروف ، وتنهى عن المنكر ؟ فيقول : كنت آمركم بالمعروف ، ولا آتيه ، وأنهاكم عن الشر وآتيه » أ

قال أسامة : وإني سمعته – عليه الصلاة والسلام – يقول : \* مررتُ ليلة

<sup>(</sup>١) الصف : ٢ - ٣

 <sup>(</sup>٣) رواه مسلم والترمذي والنسائي ، وهو قطعة من حديث ، انظر : المنتفى من الترغيب والترهيب - حديث (٨٣) .

أُسرِىَ بى باقوام تُقرض شفاههم بمقاريض مَنْ نار ، قلت : من هؤلاء يا جبريل ؟ قال : خطباء أُمَّتك الذين يقولون ما لا يفعلون » ! (١) .

وصور النبى علم العالم الذى ينفع الناس بعلمه ولا ينتفع به تصويراً بليغاً ، حين قال : « مثل الذين يُعلِّم الناس الحير وينسى نفسه ، كمثل الفتيلة ( يعنى : السراج ، أو الشمعة ) تضى للناس ، وتحرُق نفسها ؛ ا (٢) .

وعن عمران بن حصين قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ إِنَّ أَخُوفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُم بِعَدَى كُلِّ مِنَافِقَ عَلَيْمِ اللَّسَانَ ﴾ أ (٣) .

وسر هذا الحنوف : أن هذا المنافق مزوق الظاهر ، خرب الباطن ، حلو اللهان ، مُر العمل ، فهو يغر الناس بظاهر علمه ، ويسحرهم بمعسول كلامه ، وقلبه خاو من اليقين . فالمنافق الجاهل ليس من ورائه خطر يُذكر ، إنما الخطر في هذا المنافق العليم اللهان .

وعن عمر بن الخطاب قال : حذَّرنا رسول الله عليه من كل منافق عليم اللِّسان (٤) .

ولهذا كان عمر كثيراً ما يستعيذ بالله من المنافق العليم ، وقد سئل : كيف يكون منافقاً وعليماً ؟ قال : عالم اللّسان جاهل القلب .

وقال على بن أبى طالب : قصم ظهرى رجلان : جاهل متنسك ، وعالم متهتك ، ذاك يغر الناس بتنسكه ، وهذا يضلهم بتهتكه !

恭 恭

<sup>(</sup>١) الحديث بشقيه متفق عليه ، واللَّفظ لمسلم ، انظر : المنتقى – حديث (٨٤) .

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني عن أبي برزة ، وجندب - صحيح الجامع الصغير (٥٨٣٧) .

 <sup>(</sup>٣) قال المنذرى : رواه الطبرانى فى الكبير والبزار ، ورواته محتج بهم فى الصحيح ،
 انظر : المنتقى – حديث (٨٧) .

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في المسند ، وقال الشيخ شاكر : إسناده صحيح – الحديث (١٤٣) ،

<sup>(</sup>٣١٠) ، وقال الهيثمي (١/ ١٨٧) : رواه البزار وأحمد وأبو يعلي ورجاله موثقون .

## • تعليم العلم ونشره في الناس:

ومن حق العلم على العالم : أن يُعلَّمه للآخرين ، فقد علَّمنا الإسلام أن في كل نعمة ركاة ، فإذا كانت ركاة المال أن تنفق منه للمحتاجين ، فإن ركاة العلم أن تُعلَّمه للآخرين ، وهذا هو شأن لا الربَّانيين » الذين ذكرهم الله في كتابه بقوله : ﴿ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ ﴾ (١)

ولهذا قالوا : الربَّاني هو مَنْ يتعلم ، ويعمل ، ويُعلُّم .

ورووا عن المسيح قوله : مَن علم وعمل وعلَّم فذاك يُدعى عظيماً في ملكوت السماء !

وفى الصحيح : ﴿ خيركم مَن تعلُّم القرآن وعَلَّمه ﴾ .

ولقد تعلّمنا من القرآن: أن الله تبارك وتعالى هو المعلّم الأول لخلقه ، فهو اللذى ﴿ عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (٢) ، ﴿ الرّحْمَنُ \* عَلّمَ الْقُرُآنَ \* خَلَقَ اللّذِي ﴿ عَلّمَ الْبِياءَهُ ورسله لِيعلّموا أنمهم ، الإِنسَانَ \* عَلّمةُ الْبَيَانَ ﴾ (٣) ، وهو الذي علّم أنبياءه ورسله ليعلّموا أنمهم ، فعلّم آدم الأسماء كلها ، وعلّم إبراهيم ، وعلّم يعقوب ، وعلّم يوسف من تأويل الأحاديث ، وعلّم موسى ، وداود وسليمان والمسيح ، وعلم محمداً ما لم يكن يعلم .

وكان هؤلاء الرسل مُعلِّمين لأقوامهم ، مُبلِّغين عن ربهم ، مبشِّرين ومنذرين ، وآخرهم محمد ، الذي ذكر الله رسالته في أربع آيات من كتابه يبين فيها أن مهمته الأساسية مهمة تعليمية ، ويكفى أن نقرأ منها قوله تعالى : ﴿ كَمَا

 <sup>(</sup>١) آل عمران : ٧٩ (٢) العلق : ٥ (٣) الرحمن : ١ - ٤

أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنْكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ (١).

وقال عليه الصلاة والسلام عن نفسه : « إنَّ الله لم يبعثنى معنتاً ولا متعنتاً ، ولكن بعثنى معلماً ميسراً » (٢) .

فَمَن أَرَاد أَن يَتَصَفَ بَصَفَة مَن صَفَاتَ الله تَعَالَى ، وأَن يَتَأْسَى بَرْسُولُه الكريم ، فليعلِّم الآخرين .

فعن أبى أمامة قال : ذُكر لرسول الله ﷺ رجلان ، احدهما عابد ، والآخر عالم ، فقال عليه أفضل الصلاة والسلام : « فضل العالم على العابد كفضلى على أدناكم ، ، ثم قال : « إنَّ الله وملائكته ، وأهل السموات والأرض ، حتى النملة في جحرها ، وحتى الحوت ، ليصلُون على مُعلَّم الناس الخير » (٣) .

وعن ابن مسعود قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ لَا حَسَدَ إِلَا فَيَ اثْنَتِينَ : رَجِلَ آتَاهُ اللهِ الْحَكَمَةُ وَجِلَ آتَاهُ اللهِ الحَكَمَةُ فَي الْحَقّ ، ورجل آتَاهُ اللهِ الحَكَمَةُ فَي الْحَقّ ، ورجل آتَاهُ اللهُ الحَكَمَةُ فَهُو يَقْضَى بِهَا وَيَعَلِّمُهَا ﴾ (٤) .

والحسد يُطلق ويُراد به تمنى زوال النعمة عن المحسود ، وهذا حرام ما لم يكن يستخدمها فى معصية الله . ويُطلق ويُراد به : الغبطة ، وهو : أن يتمنى أن يكون مثله ، وهذا لا بأس به ، وهو المراد هنا .

وقال تعالى : ﴿ فَلُولًا نَفَرُ مِن كُلِّ فَرْقَة مُنْهُمْ طَائْفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمَ يَحْذَرُونَ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٥١ (٢) رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٦٨٦) وقال : حسن صحيح غريب ، ورواه البزار مختصراً عن عاتشة : « معلم الخير يستغفر له كل شيء حتى الحيتان في البحر ، وقال الهيثمي (١/٦٢٦) : رواته موثقون .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه عن ابن مسعود . (٥) التوبة : ١٢٢

فهم يتفقهون في الدين ليُنلروا قومهم إذا رجعوا إليهم ، والإنذار : تعليم وإرشاد مقرون بالترغيب والترهيب .

وقد حثَّ رسول الله ﷺ أصحابه على أن يُبلُّغوا عنه كل ما يأخذونه عنه من قرآن أو حديث .

روی عنه عبد الله بن عمرو : « بلِّغوا عنی ولو آیة ؛ (۱) .

وروی عنه ابن مسعود : « نضر الله امرءاً سمع منا شیئاً ، فبلّغه کما سمعه ، فرّب مبلّغ أوعی من سامع » (٢) .

وروى عنه جبير بن مطعم : لا نضر الله عبداً سمع مقالتى ، فحفظها ووعاها ، وبلَّغها مَن لم يسمعها ، فرُبَّ حامل فقه لا فقه له ، ورُبَّ حامل فقه إلى مَن هو أفقه منه ، (٣) .

نبَّه الحديث على أن حامل العلم قد يحفظه ولكنه غير قادر على الاستنباط منه ، فهو ينقله إلى غيره ممن هو أفقه وأقدر على استخراج الحكم منه . فيشاركه في الأجر .

وكل مَن علَّم العلم أو بلُّغه ونشره ، فله أجر مَن انتفع به ، إذا صحَّت

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري .

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمذی (۲۹۰۹) وقال : حسن صحیح ، وابن ماجه (۲۳۰) ، وأحمد
 (۲/۷۳) ، وابن حبان ( الموارد : ۷۵ ، ۷۵ ) ، وقد روی هذا الحدیث عن عدد من الصحابة .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد وابن ماجه والطبراني من طريق محمد بن إسحاق ، وله عند أحمد طريق عن صالح بن كيسان عن الزهرى ، وإسنادهما حسن كما قال المنذرى في الترغيب ، انظر : المنتقى - حديث (٦٠) ، وابن ماجه (٣٠٥٦) ، ولا مجمع الزوائد : ١٩٣١/١ ، ورواه أيضاً الحاكم وصححه على شرط الشيخين ، ووافقه اللهبي (٨٢/١ - ٨٨) .

بذلك نيته ، وابتغى وجه الله فيه ، فعن أبى هريرة : أن رسول الله ﷺ قال : لا مَن دعا إلى هذَى كان له من الأجر مثل أُجور مَن تبعه ، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً ، (١) .

وقال النبي ﷺ لعلى : ﴿ فُواللهِ لأن يهدى الله بك رجلاً واحداً ، خير لك من حُمُر النعم ﴾ (٢) .

وقال عليه الصلاة والسلام : « على خلفائي رحمة الله » قيل : ومَن خلفاؤك ؟ قال : « الذين يحيون سُنتَى ويُعلَّمونها عبادَ الله » (٣)

وهكذا مضى الربَّانيون من علماء الأمة هداة معلَّمين ، لا يضنون بعلم على مَن طلبه ، بل يكرهون أن يحيوا ولا يستفيد منهم أحد .

قال عطاء : دخلت على سعيد بن المسيّب ، وهو يبكى ، فقلت : ما يبكيك ؟ قال : ليس أحد يسألني عن شيء ا

وقدم سفيان الثورى عسقلان ، فمكث أياماً لا يسأله إنسان . فقال : اكروا لى لأخرج من هذا البلد . هذا بلد يموت فيه العلم !

وقال الحسن : لولا العلماء لصار الناس مثل البهاثم ! أى أن العلماء يخرجونهم بالتعليم من حد البهيمية إلى حد الإنسانية .

وقال يحيى بن معاذ: العلماء أرحم بأمَّة محمد من آبائهم وأمهائهم ، قيل: وكيف ذلك ؟ قال: لأن آباءهم وأمهائهم يحفظونهم من نار الدنيا ، وهم يحفظونهم من نار الآخرة .

松 恭

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۹۷۶) . (۲) متفق عليه عن سهل بن سعد .

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ العرافى : رواه ابن عبد البر فى العلم ، والهروى فى ذم الكلام من حديث ألحسن . فقيل : هو ابن على ، وقيل : ابن يسار فيكون مرسلا . ولابن السنى وأبى نعيم فى « رياضة المتعلمين » من حديث على نحوه .

## وجوب البيان وتحريم الكتمان :

وكما يحرم على الإنسان أن يقول ما لا يعلم في دين الله ، فإنه يحرم عليه أن يكتم ما يعلم ، مما ينفع الله به الناس من البينات والهدى ، فإن زكاة العلم - كما ذكرنا - نشره وبثه ، لا كنزه وحبسه .

قال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِن بَعْدِ مَا بَيْنَاهُ لِلنَّاسُ فِي الْكَتَابِ أُولَئكَ يَلْعَنَهُمُ اللهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُ وَلَعُلُهُ وَاللّهُ وَيَعْمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَ

والآيتان نزلتا في شأن أهل الكتاب من أحبار اليهود ورهبان النصارى ، الذين كتموا صفات النبي علله في كتبهم ، بالحذف أو الإخفاء ، أو التحريف . ولكن اللهظ عام يشمل كل من كتم من دين الله علماً يُحتاج إلى بثه .

فلا يجوز للعالم بحال أن يقصد إلى كتمان العلم النافع ، ومَن قصد ذلك فهو عاص آثم ، وإذا لم يقصد إلى الكتمان وكان في الناس من يقوم بواجب البيان والتبليغ والدعوة ، فقد رُفع عنه الإثم ، فإن البيان فرض كفاية إذ قام به البعض سقط الحرج عن الباقين ، وهذا إذا كان عدد المبلغين والدعاة من الكفاية بحيث تكون منهم و أمّة » أي جماعة وقوة ، كما أمر الله تعالى : و وَلْتَكُن مّنكُم أُمّة يَدْعُونَ إلى الْخَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِر ، وأولئك هم المُفلحُونَ ﴾ (٢)

ويتعين البيان على العالِم إذا سأله سائل يسترشد عن أمر من أمور دينه ، ولا يحل له الكتمان هنا ، اتكالاً على غيره ، حتى لا يضيع المسلم بين هذا وذاك .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٥٩- ١٦٠ (٢) آل عمران : ١٠٤

روى أبو هريرة عن النبي ﷺ أنه قال : ﴿ مَنْ سُيْلِ عن علم فكتمه ألجم يوم القيامة بلجام من نار ﴾ (١) .

ذلك أن من حق السائل المتعلم على العالِم أن يجيبه ويعلَّمه ، ما لم يكن متعنتاً ولا متنطعاً ، يتتبع الغرائب وأغلوطات المسائل ، فقد ورد النهى عن هذه الأغلوطات ، وأدَّب عمر سائلاً عُرِف بللك .

كما يحرم على العالم المسلم السكوت عن البيان العلمى باللسان أو القلم إذا ترتب على سكوته التباس الحق بالباطل ، واشتباه الحلال بالحرام ، واختلاط المعروف بالمنكر ، فيلزمه هنا البيان ، إزالة للبس ، وإيضاحاً للحق ، فإن البيان هنا من باب الشهادة التي يحرم كتمانها : ﴿ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ ، وَمَن يَكُتُمُهَا فَإِنَّه آثِمٌ قَلْبُهُ ﴾ (٢) .

وقد ضرب القرآن لنا مثلاً بعلماء السوء من اليهود والنصارى الذين كتموا ما أنزل الله ، ابتغاء عَرَض الدنيا فلعنهم الله ، ليكون ذلك لنا عبرة ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مَيثَاقَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ لَتُبَيِّنَهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَأَشْتَرُواْ بِهِ ثَمَنا قَلِيلاً ، فَبِشْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ (٣) ، وقال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزلَ الله مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنا قَلِيلاً أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَ النَّارَ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ الله يَوْمَ الْفَلَا يَوْمَ الله يَوْمَ الله يَوْمَ الله يَوْمَ الله يَوْمَ الله يَوْمَ الله النَّارَ وَلا يُكَلِّمُهُمُ الله يَوْمَ الله يَوْمَ الله النَّارَ وَلا يُكَلِّمُهُمُ الله يَوْمَ الله النَّارَ وَلا يُرَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ آلِيمٌ \* أُولُئِكَ اللَّذِينَ اشْتَرَواْ الضَّلالَة النَّارَ ﴾ (٤) .

(٢) البقرة : ٢٨٣ (٣) آل عمران : ١٨٧

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود والترمذي وحسَّنه ، وابن ماجه وابن حبان في صحيحيهما ، والبيهقي ، والحاكم ، وقال : صحيح على شرط الشيخين .

<sup>(</sup>٤) النقرة · ١٧٤ - ١٧٥

وإن في هذا الوعيد الشديد لتذكرة لمن يلبسون لباس العلماء ، من الذين يجارون الملوك الفاسقين والرؤساء الظالمين ، ويكتمون الحق وهم يعلمون ، فكيف بالذين يحلُّون لهم الحرام ، ويسقطون عنهم الفرائض ، وعدونهم بالفتاوى الجاهزة لكل بدعة يبتدعون ، وكل منكر يقترفون ؟

泰 恭

## • الوقوف عند ما يعلم :

ومن حقوق العلم على العالم : أن يقف عند حدود علمه ، ولا يتطاول الى ما ليس من شأنه ، ولا فى طاقته . كالعلم بكنه الذات الإلهية ، فإن الإنسان قد عجز عن معرفة كنه نفسه ، فكيف يطمع فى معرفة كنه ربه عَزَّ وجَلَّ ؟ وقد قال تعالى : ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عَلْما ﴾ (١) .

وكذلك معرفة الغيب المطلق الذي استأثر الله بعلمه : ﴿ قُلُ لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَا اللهُ ﴾ (٢) .

ومن ذلك : علم الساعة الذي لم يطلع الله عليه مَلَكاً مقرّباً ولا نبياً مرسلاً ، وقال النبي ﷺ لجبريل حين سأله عنها : ﴿ مَا المُسؤول عنها بأعلم من السائل ، وقال تعالى : ﴿ يَسْتَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ ، قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ الله ﴾ (٣) .

وأولى بالإنسان أن يدخر طاقته العقلية ليبذلها فيما يستطيعه ، وفيما يعود عليه بالخير في دينه ودنياه .

- 'ب على العالِم المسلم إذا سئل عما لا يعلم ، أن يقول : لا أعلم .

(۱) طه : ۱۱۰ (۲) النمل : ۲۰ (۳) الأحزاب : ٦٣

فليس فى العلم كبير ، وفوق كل ذى علم عليم . وليس هناك مَن أحاط بكل شيء علماً غير الله سبحانه ، وكل بَشَر يعلم شيئاً. وتغيب عنه أشياء . وقد سُئل النبى على الشياء ، فلم يجب عنها حتى نزل عليه الوحى .

وقال ابن مسعود : إن الذي يفتي الناس في كل ما يستفتونه لمجنون !

وقال غیره : مَن قال : « لا أدرى » فقد أجاب . ومَن أخطأ قول : « لا أدرى » أصيبت مقاتله !

وكم سُئِل من كبار الأثمة - مثل الإمام مالك - فلم يستنكف أن يقول : لا أدرى .

وكان الصحابة إذا استفتوا أحال كل منهم السائل على صاحبه ، خشية من تبعة الفتوى .

وكان ابن عمر يتهيب الفتوى ، ويقول لمن سأله : اذهب إلى الأمير فاسأله . ويقول لصاحبه : أتدرى ماذا يريد هؤلاء ؟ يريدون أن يتخذوا ظهورنا جسوراً إلى جهنم !

وبكى بعض علماء السُّلَف ، فسئل فى ذلك ، فقال : استُفتى اليوم مّن لا علم عنده !

فكيف لو شاهد عصرنا ، ورأى مَن يستفتون ، ومَن يفتون ؟!

ولقد ابتلينا في عصرنا ببعض المجترئين الذين استباحوا حمى الشريعة ، وأمسوا يحلّلون ويحرّمون ، ويوجبون ويسقطون ، ويبدّعون ويفسقون ، بل يُكفّرون ، لمجرد أنهم قرؤوا بعض الكتب لبعض العلماء وفي بعض العلوم ، ولم نعيشوا في جو العلم ، ولا طلبوه من شيوخه ، ولم يتقنوا أدواته ، ولم يملكوا مفاتيحه ، ومع هذا أفتوا في أعوص المسائل ، وحكموا في أغمض القضايا ، واعترضوا على أكابر العلماء ، وطعنوا في أثمة المذاهب ، وساووا رؤوسهم برؤوس الصحابة والتابعين ، وقال قائلهم : هم رجال ونحن رجال ا

وهذا هو الذي يؤذن بضياع الدين ، وخراب الدنيا ، كما في الحديث المتفق عليه : \* إنَّ الله لا يقبض العلم ينتزعه انتزاعاً من صدور الناس ، ولكن يقبص العلم بقبض العلماء ، حتى إذا لم يبق عالم ، اتخذ الناس رؤوساً جُهاً لا ، فسئلوا ، فأفتوا بغير علم ، فَضَلُّوا وأضَلُّوا ) .

وأشد الأمور خطراً: أن يفتى المرء فيما لا يعلمه ويستيقنه من دين الله ، فيُحرَّم أو يُحلَّل بغير بينة وبرهان من ربه ، وهنا يكون الإثم على المفتى إذا كان المستفتى مخدوعاً فيه ، وإن كان عليه أن يتحرَّى ويبحث عمن يستفتيه في دينه ، ويعلم منه شرع ربه .

روی أبو هريرة عن النبی ﷺ : ﴿ مَن أَفتى بغير علم كان إثمه على مَن أَفتى بغير علم كان إثمه على مَن أَفتاه ، ومَن أشار على أخيه بأمر يعلم أن الرشد في غيره ، فقد خانه ، (٢) .

وفى عهد النبوة أصاب رجلاً مسلماً جراحة ، ثم أصابته جنابة ، فأفتاه بعض الناس بضرورة أن يغتسل ، فعمل بفتواهم ، فتفاقم جرحه ، فمات منه . فبلغ ذلك النبى على ، فقال منكراً عليهم : « قتلوه ، قتلهم الله ! هلا سألوا إذ لم يعلموا ؟ فإنما شفاء العى السؤال ، إنما كان يكفيه أن يتيمم ويعصب على جرحه » (٣) .

فأخبر النّبني ﷺ أنهم قتلوه ، ودعا عليهم بقوله : ﴿ فَتَلَهُمُ اللّٰهِ ﴾ ! فدلنا هذا على أن من الفتاوى ما يقتل ، وليسن كل القتل قتلاً مادياً ، لعل القتل المعنوى أشد خطراً من المادى ، وأخطر منه قتل الجماعة ، وإزهاق روحها بالفتاوى الجاهلة .

张 华 华

<sup>(</sup>١) متفق عليه عبد الله بن عمرو .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود والحاكم عن أبى هريرة وحسّنه فى صحيح الجامع الصغير (٦٠٦٨) . وفى
 أبن ماجه والحاكم : ٩ مَن أفتى بفتيا غير ثبت فإنما على من أفتاه ١ - المرجع نفسه (١٩٦٩) .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود ، وذكره في صحيح الجامع الصغير (٤٣٦٢) .

# الفصل الخامس

# الصوفية .. والعلم

بدأ الإمام الغزالى موسوعته \* إحياء علوم الدين \* - التى تضمنت أربعين كتاباً ، شملت العبادات والمعادات والمهلكات والمنجيات من الآخلاق - بكتاب « العلم \* ، الذى أفاض فيه ، وفصل القول ، فى بيان أقسامه ، والمحمود منه والمذموم ، وبيان فرض الكفاية من فرض العين منه ، كما ظهر لنا فيما سبق .

كما جعل أول " عقبة ؛ يجب على سالك الطريق أن يجتازها هى : \* عقبة العلم » ، وذلك فى كتابه \* منهاج العابدين » الذى صنَّفه قبل موته بقليل ، ليرسم فيه معالم الطريق إلى الله بإيجاز .

وكأن الغزالى بهذا الصنيع يرد على المنحرفين من المتصوّفة الذين استخفّوا بقيمة العلم ، وزعموا أنه الحجاب ابين العبد وربه ، وأثرت عنهم فى ذلك عبارات تمجها الأسماع ، وتنفر منها الطباع ، لا يقبلها دليل الشرع ، ولا برهان العقل .

ولم يكتف الغزالى - رحمه الله - بهذا ، بل نجده كثيراً فى شرحه للأخلاق الربّانية والمقامات الإيمانية ، يبين أهمية العلم لتحقيقها والمحافظة عليها ، فالعلم أحد المكونات أو العناصر الأساسية الثلاثة ، التى يعبر عنها بأنها : علم ، وحال ، وعمل .

فالعلم يمثل الجانب المعرفي والإدراكي ، وهو المقدمة والأساس ، والحال يمثل الجانب الإرادي والسلوكي . يمثل الجانب الإرادي والسلوكي . وإلى هذا الترتيب يشير القرآن الكريم في قوله تعالى : ﴿ وَلَيَعْلَمَ الَّذِينَ

وَإِلَى هَذَا الشَّرِيبِ يَشْيَرِ القَرَانُ الْحَرِيمِ فَى قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَلَيْعَلَّمُ الدِّينِ أُوتُواْ الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقِّ مِن رَبَّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ ﴾ (١) .

(١) الحيج : ٥٤

وقد ذكرنا فيما سبق تأثير العلم في السلوك وأنه من ثمراته - إذا رُسخ ومّكن - اليقين والمحبة الله ، وأنه الذي يعرف السالكين إلى الله حقيقة الإخلاص ، وآفة الرياء .

#### 海 \*

## بين العلم والمعرفة :

بَيْد أن الغلاة من الصوفية يزدرون العلم الشرعى ، في مقابل الكشف أو اللَّوق الصوفي .

« وهم يسمون صاحب العلم الشرعى « عالماً » ، ويسمون صاحب الكشف الصوفى « عارفاً » ، ف « العلم ا عندهم كسبى استدلالى ، و « المعرفة » وهبية ضرورية – وهى العلم اللذناني – والعلم له الخبر ، والمعرفة لها العيان .

ومثال هذاء: أنك إذا رأيت في حومة ثلج ثقباً خالياً ، استدللتَ به على أن تحته حيواناً يتنفس ، فهذا علم . فإذا حفرته وشاهدتَ الحيوان ، فهذه معرفة .

ولا مشاحة في الاصطلاح ، فلكل طائفة أن تصطلح على ما تتفاهم به ، بشرط أن تتضح المدلولات ، وتتحدد المفاهيم ، ولكن الخطر هنا هو تحقير « العالم » وتقديس « العارف » ، أو اعتبار ما يجئ من طريق المعرفة معصوما ، وما يجئ من طريق العلم مظنونا أو مشكوكا فيه أو منقوصاً ، وإن كان مستمداً من الكتاب والسَّنَة .

وذلك كقول بعض المنحرفين : « العالِم يُسعطك الحل والحردل ، والعارِف ينشقك المسك والعنبر » !

قال : ومعنى هذا : أنك مع العالِم في تعب ، ومع العارف في راحة ، العارف يبسط عدر العوالم والخلائق ، والعالم يلوم . وقد قيل : من نظر إلى الخلق بعين « المعلم » مقتهم ، ومن نظر إليهم بعين « المعرفة » عدرهم !! يقول الإمام ابن القيم معقباً على هذا الكلام الخطير :

\* فانظر ما تضمنه هذا الكلام - الذي ملمسه ناعم ، وسمه رعاف قاتل - من ١٣٩

الانحلال عن الدين ، ودعوى الراحة من حكم العبودية ، والتماس الأعذار لليهود والنصارى وعبّاد الأوثان ، والظلّمة والفجرة ، وأن أحكام الأمر والنهى الواردين على ألسن الرسل - للقلوب بمنزلة سعط الخل والخردل ، وأن شهود الحقيقة الكونية الشاملة للخلائق ، والوقوف عليها ، والانقياد لحكمها ، بمنزلة تنشيق المسك والعنبر .

فليهن الكُفَّارَ والفُجَّارَ والفُسَّاقَ ، انتشاقُ هذا المسك والعنبر إذا شُهدوا هذه الحقيقة وانقادوا لحكمها !

ويا رحمة للأبرار المحكمين لما جاء به الرسول ﷺ من كثرة سعوطهم بالحل فالحودل أ

فإن قوله - صلى الله عليه وسلم - هذا يجوز ، وهذا لا يجوز . وهذا حلال وهذا حرام ، وهذا يُرضى الله ، وهذا يُسخطه : خل وخردل عند هؤلاء الملاحدة ، وإلا فالحقيقة تُشهدك الأمر بخلاف ذلك .

ولللك إذا نظرت - عندهم - إلى الحلق بعين الحقيقة عذرت الجميع . فتعذر مَن توعَّده الله ورسوله أعظم الوعيد ، وتهدده أعظم التهديد .

ويا لله العجب ! إذا كانوا معذورين في الحقيقة ، فكيف يُعذَّب الله سبحانه المعذور ، ويُذيقه أشد العذاب ؟

وهلًا كان الغني الرحيم أولى بعذره من هؤلاء ، ؟ (١)

### \* \*

# • التزام الصوفية الأوائل بالعلم الشرعي:

ولكن هؤلاء المنحرفين لا يمثلون التصوف كله ، ومن الظلم أن ناخذ الجميع بوزرهم ، إنما يمثله حقاً شيوخه الكبار الذين أنكروا على هؤلاء هذه الدعاوى العريضة ، التي زعموا فيها الاستغناء عن علم الكتاب والسُّنَّة .

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين: ٣/١٦٧

ويحسن بنا أن نذكر هنا بعض ما نقله أبن القيم في « مدارج السالكين » عن المعتدلين من أكابر القوم ، وأثمة السلوك ، وهو ما نقله القشيرى في « رسالته » أيضاً :

قال سيد الطائفة وشيخهم الجنيد بن محمد رحمه الله : الطرق كلها
 مسدودة على الحلق إلا على من اقتفى آثار الرسول على

وقال : مَن لم يحفظ القرآن ، ويكتب الحديث ، لا يُقتدى به في هذا الأمر ، لأن علمنا مُقيَّد بالكتاب والسُّنَّة .

وقال : مذهبنا هذا مُقيَّد بأصول الكتاب والسُّنَّة .

وقال أبو حفص - رحمه الله - : من لم يزن أفعاله وأحواله في كل وقت بالكتاب والسُّنَّة ، ولم يتهم خواطره ، فلا يُعد في ديوانُ الرجال .

وقال أبو سليمان الداراني - رحمه الله - : ربما يقع في قلبي النكتة من نكت القوم أياماً ، فلا أقبل منه إلا بشاهدين عدلين : الكتاب ، والسُّنَّة .

وقال أبو ريد : عنملتُ في المجاهدة ثلاثين سنة ، فما وجدتُ شُيئاً أشد علىّ من العلم ومتابعته . .

وقال مرة لخادمه : قم بنا إلى هذا الرجل الذى قد شهر نفسه بالصلاح لنزوره ، فلما دخلا عليه المسجد تنخع ، ثم رمى بها نحو القبلة ، فرجع فلم يُسلِّم عليه ، وقال : هذا غير مأمون على أدب من آداب رسول الله على فكيف يكون مأموناً على ما يدَّغيه ؟

وقال : لقد هممتُ أن أسأل الله تعالى أن يكفينى مؤنة النساء ، ثم قلت : كيف يجوز لى أن أسأل الله هذا ، ولم يسأله رسول الله ﷺ ؟ ولم أسأله ، ثم إن الله كفانى مؤنة النساء ، حتى لا أبالى استقبلتنى امرأة أو حائط .

وقال : لو نظرتم إلى رجل أعطى من الكرامات إلى أن يرتفع فى الهواء ، فلا تغتروا به ، حتى تنظروا كيف تجدونه عند الأمر والنهى ، وحفظ الحذود ، وَادَابِ الشريعة ا

وقال أحمد بن أبى الحوارى – رحمه الله - : مَن عمل عملاً بلا اتباع سُنَّة ، فباطل عمله » (١) .

فال ابن القيم : « وأما الكلمات التي تُروى عن بعضهم : من التزهيد في العلم ، والاستغناء عنه ، كقول مَن قال : « نحن نأخذ علمنا من الحي الذي لا يموت ، وأنتم تأخذونه من حي يموت » ا

وقول الآخر – وقد قيل له : ألا ترحل حتى تسمع من عبد الرزَّاق ؟ فقال : ما يصنع بالسماع من عبد الرزَّاق ، مَن يسمع من الحلاق ؟!

وقول الآخر : العلم حجاب بين القلب وبين الله عَزَّ وجَلَّ ا

وقول الآخر : إذا رأيت الصوفى يشتغل بـ « أخبرنا » و« حدَّثنا » فاغسل يدك منه !

وقول الآخر : لنا علم الحُرُق ( جمع حُرقة ) ، ولكم علم الورق .

ونحو هذا من الكلمات التي أحسن أحوال قائلها : أن يكون جاهلاً يُعذر بعجهله ، أو شاطحاً معترَفاً بشطحه ، وإلا فلولا عبد الررَّاق وأمثاله ، ولولا « أخبرنا » و « حدَّثنا » لما وصل إلى هذا وأمثاله شيء من الإسلام .

ومَن أحالك على غير لا أخبرنا " ولا حدَّثنا " فقد أحالك: إما على خيال صفوفى ، أو قياس فلسفى ، أو رأى نفسى ! فليس بعد القرآن ولا أخبرنا " ولا حدَّثنا " إلا شبهات المتكلمين ، وآراء المنحرفين ، وخيالات المتصوفين ، وقياس المتفلسفين ، ومَن فارق الدليل ، ضلَّ عن سواء السبيل ، ولا دليل إلى الله والجنَّة ، سوى الكتاب والسَّنَة ، وكل طرق لم يصحبها دليل القرآن والسعنة فهى من طرق الجحيم ، والشيطان الرجيم ، (٢) .

\* \*

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٢/ ٤٦٤ - ٢٥ (٢) مدارج السالكين: ٢/ ٤٦٨

## حقيقة العلم اللكنّى:

أما « العلم اللدنّي » الذي طنطن به بعضهم ، وأبدأ فيه وأعاد ، وزعم الاستغناء به عن العلم الكسبي ، الذي يتصل بالأدلة والشواهد ، فقد قال فيه ابن القيم في شرح ما جاء في كلام الهروي عنه في « منازل السائرين » :

" العلم اللدُّنَى هو: العلم الذي يقذفه الله في القلب بلا سبب من العبد ، ولا استدلال ، ولهذا سمى لَدُنِّياً . قال تعالى : ﴿ عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ ﴾ (١) ، ولكن هذا العلم أخص من غيره ، ولذلك أضافه إليه سبحانه ، كبيته وناقته وبلده وعبده ، ونحو ذلك . فتضمحل العلوم المستندة إلى الأدلة والشواهد في العلم اللدنِّي ، الحاصل بلا سبب ولا استدلال ، هذا مضمون كلامه » ( يعنى الهروى صاحب " المنازل " ) .

قال ابن القيم: ﴿ ونحن نقول: إن العلم الحاصل بالشواهد والأدلة ، هو العلم الحقيقى ، وأما ما يُدَّعى حصوله بغير شاهد ولا دليل ، فلا وثوق به ( وليس بعلم ) . نعم قد يقوى العلم الحاصل بالشواهد ويتزايد ، بحيث يصير المعلوم كالمشهود ، والغائب كالمعاين ، وعلم اليقين كعين اليقين ، فيكون الأمر شعورا أولا ، ثم تجويزا ، ثم ظنا ، ثم علما ، ثم معرفة ، ثم علم يقين ، ثم حق يقين ، ثم عين يقين ، ثم تضمحل كل مرتبة في التي فوقها ، بحيث يصير الحكم لها دونها ، فهذا حق .

« وأما دعوى وقوع نوع من العلم بغير سبب من الاستدلال ، فليس بصحيح ، فإن الله سبحانه ربط التعريفات بأسبابها ، كما ربط الكائنات بأسبابها ، ولا يحصل لبشر علم إلا بدليل يدله عليه ، وقد أيّد الله سبحانه رسله بانواع الأدلة والبراهين التى دلّتهم على أن ما جاءوا به هو من عند الله ، ودلّت أممهم على ذلك . وكان معهم أعظم الأدلة والبراهين على أن ما جاءهم هو من عند الله ، وكانت براهينهم أدلة وشواهد لهم وللأمم . فالأدلة والشواهد التى كانت لهم ، ومعهم : اعظم الشواهد والأدلة ، والله تعالى شهد

<sup>(</sup>١) العلق: ٥

بتصديقهم بما أقام عليه من الشواهد ، فكل علم لا يستند إلى دليل فدعوى لا دليل عليها ، وحكم لا برهان عند قائله . وما كان كذلك لم يكن علما ، فضلاً عن أن يكون لَدُنّياً .

قالعلم اللدّني : ما قام الدليل الصحيح عليه ، أنه جاء من عند الله على
 لسان رسله ، وما عداه فلدّني من لَدُن نفس الإنسان ، منه بدأ وإليه يعود .

و وقد انبثق سدّ العلم اللدُّنّي ، ورخص سعره ، حنى ادُّعت كل طائفة أن علمهم لدُّنِّي . وصار من تكلم في حقائق الإيمان والسلوك وباب الاسماء والصفات بما يسنح له ، ويلقيه شيطانه في قلبه ، يزعم أنَّ علمه لدُّنِّي !! فملاحدة الاتحادية ، وزنادقة المنتمين إلى السلوك يقولون : إن علمهم لدُّنَّى ! وقد صنَّف في العلم اللدُّنِّي متهوكو المتكلمين ، وزنادقة المتصوَّفين ، وجهلة المتفلسفين ، وكلُّ يزعم أن علمه لدُّنِّي ! وصدقوا وكذبوا ، فإن « اللَّدُنِّي " منسوب إلى " لَدُّن " بمعنى " عند " ، فكأنهم قالوا : العلم العندى ، ولكن الشأن فيمن هذا العلم من عنده ومن لَدُنه ، وقد ذمَّ الله تعالى بأبلغ الذم مَن ينسب إليه ما ليس من عنده كما قال تعالى : ﴿ وَيَقُولُونَ هُو َ منْ عند الله وَمَا هُوَ مِنْ عند الله وَيَقُولُونَ عَلَى الله الْكَذَبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ فَوَيْلٌ لَّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابِ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا منْ عَند الله ﴾ (٢) ، وقال تعالى : ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنَ افْتَرَىٰ عَلَى الله كَذَبا أَوْ قَالَ أُوحَى إِلَى وَكُمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ ﴾ (٣) ، فكل من قال : هذا العلم من عند الله - وهو كاذب في هذه النسبة - فله نصيب وافر من هذا الذم . وهذا في القرآن كثير ، يذم الله سبحانه مَن أضاف إليه ما لا علم به ، ومَن قال عليه ما لا يعلم . ولهذا رتَّب سبحانه المحرَّمات أربع مراتب ، وجعل أشدها

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧٨ (٢) البقرة : ٧٩ (٣) الأنعام : ٩٣

القول عليه بلا علم ، فجعله آخر مراتب المحرَّمات التي لا تُباح بحال (١) ، بل هي محرَّمة في كل مِلَّة ، وعلى لسان كل رسول ، فالقائل : إن هذا « علم لَدُنَّى » لما لا يعلم به من عند الله ، ولا قام عليه برهان من الله أنه من عنده : كاذب مفترٍ على الله ، وهو من أظلم الظالمين ، وأكذب الكاذبين ، (٢) .

على أن كثيراً من الصوفية المتأخرين رفضوا حجية الإلهام .

قال العلامة الألوسي في تفسيره عند قصة الخضر من سورة الكهف :

" وعمن صرَّح بأن الإلهام ليس بحُجَّة من الصوفية : الإمام الشعراني ، وقال : قد زلَّ في هذا الباب خلق كثير فضلُوا وأضلُوا ، ولنا في ذلك مؤلف سميته " حد الحسام في عنق من أطلق إيجاب العمل بالإلهام ، وهو مجلد لطيف » (٣) .

فمن احتج بالإلهام وحده على حكم شرعى فاحتجاجه مردود عليه (٤) .

#### \* \*

### موقفنا من قضية الكشف والإلهام :

وموقفنا من قضية الكشف والإلهام ، هو موقف العلماء الربانيين من دعاة « الوسَطية الإسلامية » وهم الذين جمعوا بين النورين : نور العقل ونور القلب ، نور العلم ونور الإيمان ، نور الفطرة ونور النبوة ، واهتدوا بصحيح المنقول وصريح المعقول ، ووفقوا بين النصوص الجزئية والمقاصد الكلية ، وردوا الفروع إلى الأصول ، والمتشابهات إلى المحكمات ، والظنيات

<sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّىَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِنْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سَلُطَاناً وَآن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ ( الأعراف : ٣٣ ) .

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين: ۳/ ٤٣١ – ٤٣٦ (٣) روح المعانى للألوسى: ١٧/١٦ (٤) انظر: كتابنا « موقف الإسلام من الإلهام والكشف والرؤى ، ص ٧٤ وما بعدها - نشر مكتبة وهبة بالقاهرة .

إلى القطعيات ، فأثبتوا الإلهام والكشف والتحديث والفراسة والرؤى الصادقة بشروطها وفي حدودها ، وأقاموا الوزن بالقسط ولم يُخسروا الميزان ، ولم يطغوا فيه ، وبهذا أووا من العلم إلى ركن شديد ، واعتصموا من الدين بحبل متين : ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللهِ فَقَدْ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١) .

وقد شرحنا هذا الموقف في بعض كتبنا (٢) مفصَّلاً ، ولا بأس أن نلخصه هنا :

إن موقف أهل التوسط والاعتدال من محققى علماء السُّنَّة ، هو الذي يُعبِّر بحق عن وَسَطية المنهج الإسلامي ، ووَسَطية الأُمَّة الإسلامية .

فهم لا يغلقون باباً من أبواب المعرفة والوعى ، فتحه الله لبعض الناس ، فى بعض الأوقات ، بجوار البابين الآخرين ، من أبواب المعرفة ، وهما اللّذان لهما صفة العموم والدوام .

أعنى : باب الحواس ، وخصوصاً السمع والبصر ، وباب العقل ، وقد يُعبَّر عنه في القرآن الكريم بالفؤاد أو القلب ، يقول تعالى : ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ، إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئكَ كَانَ عَنْهُ مَسَّتُولا ﴾ (٣) ، ويقول سبحانه وتعالى : ﴿ وَاللهُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُون أُمَّهَاتَكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالاَبْصَارَ وَالاَفْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ أَلَّمُ السَّمْعَ وَالاَبْصَارَ وَالاَفْئِدةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (٤) ، فجعل هذه الثلاثة منافذ المعرفة للإنسان : السمع والاَبصار للمعرفة الحقلية .

والمعرفة « السمعية » تدخل فيها العلوم النقلية ، ومنها : علوم الدين ، فهى علوم سمعية ، وإن نقلت عن طريق القلم والكتاب .

والمعرفة « البصرية » تدخل فيها العلوم التجريبية ، لأنها تقوم على الملاحظة والتجربة والقياس ، وأساسها البصر والمشاهدة .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٠١ (٢) كتابنا ( موقف الإسلام من الإلهام والكشف والرؤى ٢ .

<sup>(</sup>٣) الإسراء : ٣٦ (٤) النحل : ٧٨

والمعرفة « الفؤادية » أو القلبية » يدخل فيها المعرفة العقلية الخالصة ، عن طريق النظر والتفكير والاعتبار والاستدلال ، كما يمكن أن يدخل فيها المعرفة المباشرة عن طريق البصيرة والحدس والإلهام ، وهو ما يسمونه المعرفة الروحية » .

ذلك أن كلمة \* الفؤاد \* أو \* القلب \* ليست مرادفة لكلمة \* العقل \* ، بل هي أعم وأشمل ، فقد يراد منها تلك اللطيفة المدركة العاقلة المفكرة ، ولذا توصف أحياناً بالعقل أو الفقه ، كما في قوله تعالى : ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقلُونَ بِها ﴾ (١) .

وقولُه في أهل النار : ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴾ (٢) .

وقد يُراد من كلمة الفؤاد أو القلب ما يُطلق علبه الآن اسم الروح » أو الضمير ، أو البصيرة ، أو نحو ذلك من الكلمات التي تُعبِّر عن نوع من الوعي المباشر دون الأدوات التي يستخدمها العقل المنطقي في تحصيل معرفته .

ومهما يكن من تفسيرنا لكلمة « الأفئدة » أو « القلوب » فإن مما لا ريب فيه أن فيها نوراً فطرياً أودعه الله فيها ، يزداد بالإيمان والمجاهدة والتقوى ، فيكون كما قال الله تعالى : ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ (٣) .

كما أن الكفر والجحود والغفلة واتباع الهوى ، يعطل هذه الأجهزة المعرفية لدى الإنسان ، ويخرب صلاحيتها ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنْنَ الْجِنِّ وَالإنسِ ، لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يَبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يَبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَفَالُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ، أُولَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلُ هُمْ أَضَلُّ ، أُولَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلُ هُمْ أَضَلُّ ، أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (٤) .

المصبح: ٤٦ (١) الأعراف: ١٧٩

(٣) النور : ٣٥(٤) الأعراف : ١٧٩

وقال عن بعض الكفار الذي نزل بهم عقاب الله : ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمَعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْتُدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمَعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْتُدَتُهُمْ مِّن شَيْءٍ وَأَبْصَارًا وَأَفْتُدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمَعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْتُدَتُهُمْ مِّن شَيْءٍ وَأَبْصَارًا وَلَا وَعَالَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ (١) .

وقال تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَصْلَّهُ اللهُ عَلَى عَلْم وَخَتُّمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِن بَعْدِ اللهِ ، أَفَلا تَذَكَّرُونَ كَهُ (٢) ]

لم يقل العلماء المعتدلون الذين اهتدوا بالكتاب والسُّنَّة بسد باب الإلهام والكشف ونور البصيرة ، وإنما أرادوا أن يُقيِّدوه بالأصول والضوابط التي تمنع دخول الوهم والكذب والغلو فيه .

وإذا كان العقليون من قديم حاولوا أن يضبطوا إنتاج العقل بقواعد « المنطق » الذي عرَّفوه بأنه " آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر ، ، وبهذا يمكن الرجوع إلى هذه القواعد عند الخلاف ( وإن كان للإسلاميين ملاحظات ومآخذ على هذا العلم مذكورة في مواضعها ) .

وإذا كان الشرعيون قد وفَّقهم الله لوضع علم ﴿ أُصول الفقه ﴾ لضبط الاستدلال فيما فيه نص ، وفيما لا نص فيه ، وأسسوا بذلك علماً عظيماً لم يُعرف مثله في حضارة من الحضارات ، وغدا مفخرة من مفاخر التراث الفكرى الإسلامي .

إذا كان الأمر كذلك ، فكيف يُترك الأمر فوضى في موضوع الكشف والإلهام ، وندع الباب مفتوحاً على مصراعيه ، لكل مَن هبَّ ودَبٌّ ، ممن تخيَّل فخال ، أو مَن لا يميز بين إلهام المَلَك ونفث الشيطان ، أو مَن ادَّعي الوصول ولم يرع الأصول ، من كل دجَّال يشترى الدنيا بالدين ، ويتبع غير سبيل المؤمنين ؟!

> (١) الأحقاف: ٢٦ Y٣ : 값나 (Y)

> > 184

هذا ما يراه الربّانيون من علماء السُّنّة ، فهم لا ينكرون أن يقذف الله فى قلب عبد من عباده نوراً يكشف له بعض المستورات والحقائق ، ويهديه إلى الصواب فى بعض المواقف والمضايق ، بدون اكتساب ولا استدلال ، بل هبة من الله تعالى ، وإلهاماً منه .

ومَن آمن بقدرة الله تعالى على كل شيء ، وآمن بالطاقة الروحية الهائلة في الإنسان ، وآمن بأثر الإيمان والعبادة والمجاهدة في تفجير هذه الطاقة الكامنة ، لم يستبعد أن يقع الكشف والإلهام من الله لبعض عباده المؤمنين الصادقين ، في بعض الأحوال والأوقات ، تفضلاً منه وكرماً : ﴿ قُلْ الْفَضْلَ بِيَد الله يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ ، وَالله واسع عليم \* يَخْتُص برحمته من يَشَاءُ ، وَالله وأسع عليم \* يَخْتُص برحمته من يَشَاءُ ، وَالله وأسع عليم \* يَخْتُص برحمته من يَشَاء ، وَالله وأسع عليم \* يَخْتُص برحمته من يَشَاء ، وَالله أَنْ الْفَضْلُ الْعَظيم ﴾ (١) .

#### \* \*

### أثر التقوى والمجاهدة في الهداية والإلهام:

ولا نزاع في أن الإيمان والعبادة والتقوى ، ومجاهدة النفس ، لها أثرها في تنوير العقل ، وهداية القلب ، والتوفيق إلى إصابة الحق في الأقوال ، والسداد في الأعمال ، والحروج من مضايق الاشتباه إلى باحات الوضوح ، ومن اضطراب الشك إلى ثبات اليقين .

ولا نزاع كذلك في أن يكشف الله لبعض المتقين من عباده من حقائق العلم ، وأنوار المعرفة ، في فهم كتابه أو سُنَّة نبيه ، بمحض الفيض الإلهي والفتح الرباني - ما يلهث كثيرون ليحصلوا عليه بالمذاكرة والتحصيل ، فلا يظفرون بما يدانيه ، بشرط أن يحصلوا الأدوات الضرورية لفهم العلم .

ولا نزاع كذلك في أن يُوهَب بعض الناس من صدق الفراسة وقوتها ما يستطيع به أن يكتشف شخصية المرء يلقاه بنظرة إليه ، أو كلمة يسمعها منه ، أو يقرأ أفكاره ، أو يعرف بعض ما يجول بنفسه .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧٣ - ٧٤

وهى موهبة فطرية لدى بعض الناس تقويها الرياضة والمجاهدة ، وتنميها تقوى الله تعالى ، ويصقلها الإيمان واليقين بالله تعالى وبالدار الآخرة ، حتى إن المؤمن لتصدق فراسته ، كأنما ينظر بنور الله ، وينطق بلسان القَدَر ، ويبصر المغيب من وراء ستر رقيق .

ولابن القيم هنا كلام جيد في « مدارج السالكين » ينبغي أن يُقرأ ويُراجَع (١) .

#### \* \*

### • ابن تيمية لا ينكر مطلق الإلهام الناشئ عن الإيمان والتقوى :

ومن الناس من يظن أن شيخ الإسلام ابن تيمية يجحد كل أثر للإيمان والتقوى والمجاهدة الروحية في نفس الإنسان المسلم ، فلا تفيده نوراً يبصر به في الظلمات ، ولا فرقاناً يميز به بين المتشابهات ، ولا هداية تنحل بها العقد والمشكلات ، وأن شأن المؤمن العابد التقى المحاسب لنفسه ، المراقب لربه ، المخلص في عمله ونيته ، كشأن العاصى المسرف على نفسه ، أو الغافل عن ذكر ربه ، الناسي لأمر آخرته ، إذا استويا في اللكاء والتحصيل !

وربما يؤيد هذا الظن ما قد يلحظه بعضهم من جمود وتزمت في فريق من الحرفيين الذين ينسبون أنفسهم أو ينسبهم الناس إلى مدرسة ابن تيمية السلّفية . وكثيراً ما ظُلِم شيخ الإسلام وأصحابه ، ونُسب إليهم من الافكار والمفاهيم والاتجاهات ما لم يقولوا به ، وما يُكذّبه تراثهم وسيرتهم العلمية والعملية ، وما ظُلموا إلا بسبب هؤلاء المحجوبين المطموسين اليابسين ، من دوامل النقل ، وأسارى الرسم والشكل ، الذين شُغِلوا بالظاهر عن الباطن ، وبالصور عن الحقائق . الذين حُرموا عمق الحاسة الروحية ، ولم يوجهوا عنايتهم لاعمال

<sup>(</sup>۱) مدارح السالكين: ١/ ١٢٩ - ١٣١

القلوب ، ومقامات الإيمان والإحسان ، وتزكية الأنفس ، ومجاهدتها في الله ، حتى يهديها سُبُّله ، ويذيقها حلاوة الإيمان .

وليس أدل على منهج ابن تيمية وموقفه في هذه القضية من نقل كلامه نفسه بنصّه رضي الله عنه .

يقول فيما نُقِل في مجموع فتاواه ورسائله :

" القلب المعمور بالتقوى إذا رجَّح بمجرد رأيه فهو ترجيح شرعى ا قال : فمتى ما وقع عنده وحصل فى قلبه ما يظن معه أن هذا الأمر أو هذا الكلام أرضى لله ورسوله ، كان هذا ترجيحاً بدليل شرعى ، والذين أنكروا كون الإلهام ليس طريقاً إلى الحقائق مطلقاً أخطأوا ، فإذا اجتهد العبد فى طاعة الله وتقواه كان ترجيحه لما رجَّح أقوى من كثير من الأقيسة الضعيفة والموهومة ، والظواهر والاستصحابات الكثيرة ، التى يحتج بها كثير من الخائضين فى المذاهب والخلاف وأصول الفقه .

وقد قال عمر بن الخطاب : اقربوا من أفواه المطيعين ، واسمعوا منهم ما يقولون ؛ فإنهم تنجلي لهم أمور صادقة .

وقال أبو سليمان الداراني : إن القلوب إذا اجتمعت على التقوى جالت في الملكوت ، ورجعت إلى أصحابها بطُرف الفوائد، من غير أن يؤدي إليها عالم علماً .

وقد قال النبي ﷺ : « الصلاة نور ، والصدقة برهان ، والصبر ضياء ، (١) .

ومَن معه نور وبرهان وضياء كيف لا يعرف حقائق الأشياء من فحوى كلام أصحابها ؟ ولا سيما الأحاديث النبوية ، فإنه يعرف ذلك معرفة تامة ؛ لأنه

<sup>(</sup>١) الحديث في صحيح مسلم عن أبي مالك الأشعرى ، وهو من أحاديث الأربعين النووية .

قاصد العمل بها ؛ فتتساعد في حقه هذه الأشياء مع الامتثال ومحبة الله ورسوله ، حتى إن المحب يعرف من فحوى كلام محبوبه مراده منه تلويحاً لا تصريحاً:

والعين تعرف من عينى محدِّثها إن كان من حزبها أو من أعاديها إنارة العقل مكسوف بطوع هـوى وعقل عاصى الهوى يزداد تنويرا

وفى الحديث الصحيح : « لا يزال عبدى يتقرَّب إلىَّ بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به ، وبصره الذى يبصر به ، ويده التى يبطش بها ، ورجله التى يمشى بها ، (١) .

ومن كان توفيق الله له كذلك فكيف لا يكون ذا بصيرة نافذة ونفس فعّالة ؟ وإذا كان الإثم والبر في صدور الخلق له تردد وجولان ، فكيف حال من الله سمعه وبصره وهو في قلبه ؟ وقد قال ابن مسعود : الإثم حوار القلوب . وقد قدّمنا أن الكذب ريبة والصدق طمأنينة ، فالحديث الصدق تطمئن إليه النفس ، ويطمئن إليه القلب .

وأيضاً فإن الله فطر عباده على الحق ، فإذا لم تستَحل الفطرة ، شاهدت الأشياء على ما هى عليه ، فأنكرت منكرها ، وعرفت معروفها . قال عمر : الحق أبلج ، لا يمخفى على فطن .

فإذا كانت الفطرة مستقيمة على الحقيقة منوَّرة بنور القرآن ، تجلَّت لها الأشياء على ما هي عليه في تلك المزايا ، وانتفت عنها ظلمات الجهالات ، فرأت الأمور عياناً مع غيبها عن غيرها .

وإذا كان القلب معموراً بالتقوى المجلت له الأمور وانكشفت ، بخلاف القلب الخراب المظلم ، قال حذيفة بن اليمان : إن في قلب المؤمن سراجاً

<sup>(</sup>١) هو في صحيح البخاري من حديث أبي هريرة .

يزهر ، وفى الحديث الصحيح : « إن الدجَّال مكتوب بين عينيه كافر ، يقرؤه كل مؤمن ، قارئ وغير قارئ » (١) ، فدل على أن المؤمن يتبين له ما لا يتبين لغيره ، ولا سيما في الفتن .

وكلما قوى الإيمان في القلب قوى انكشاف الأمور له ، وعرف حقائقها من بواطلها ، وكلما ضعف الإيمان ضعف الكشف ، وذلك مثل السراج القوى والسراج الضعيف في البيت المظلم ، ولهذا قال بعض السلّف في قوله : ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ (٢) . قال : هو المؤمن ينطق بالحكمة المطابقة للحق وإن لم يسمع فيها بالأثر ، فإذا سمع فيها بالأثر كان نوراً على نور . فالإيمان الذي في قلب المؤمن يطابق نور القرآن ، فالإلهام القلبي تارة يكون من جنس القول والعلم ، والظن أن هذا القول كذب ، وأن هذا العمل باطل ، وهذا أرجح من هذا ، أو هذا أصوب .

وفى الصحيح عن النبى على قال : ﴿ قد كَانَ فَى الأَمْمُ قَبَلُكُمْ مُحدَّنُونَ ، فَإِنْ يَكُنَ فَى الْأَمْمُ قَبَلُكُمْ مُحدَّنُونَ ، فَإِنْ يَكُنْ فَى أُمَّتَى منهم أحد فعمر ﴾ ، والمحدَّث : هو المُلهَمُ المُخاطَب فى سرَّه ، وما قال عمر لشىء : إنى لاظنه كلاً وكذا إلا كان كما ظن ، وكانوا يرون أن السكينة تنطق على قلبه ولسانه .

وأيضاً فإذا كانت الأمور الكونية قد تنكشف للعبد المؤمن لقوة إيمانه يقيناً وظناً ، فالأمور الدينية كشفها له أيسر بطريق الأولى ، فإنه إلى كشفها أحوج ، فالمؤمن تقع في قلبه أدلة على الأشياء لا يمكنه التعبير عنها في الغالب ، فإن كل أحد لا يمكنه إبانة المعانى القائمة بقلبه ، فإذا تكلم الكاذب بين يدى الصادق عرف كذبه من فحوى كلامه ، فتدخل عليه نخوة الحياء الإيمانى فتمنعه البيان ، ولكن هو في نفسه قد أخذ حذره منه ، وربما لوح أو صرح به خوفاً من الله ، وشفقة على خلق الله ، ليحذروا من روايته أو العمل به .

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث حذيفة وأبي مسعود معاً . (٢) النور : ٣٥

وكثير من أهل الإيمان والكشف يُلْقِى الله فى قلبه أن هذا الطعام حرام ، وأن هذا الرجل كافر ، أو فاسق ، أو ديوث ، أو لوطى ، أو خمَّار ، أو مغن ، أو كاذب ، من غير دليل ظاهر ، بل بما يُلقِى الله فى قلبه .

وكذلك بالعكس ، يُلقِى فى قلبه محبة لشخص ، وأنه من أولياء الله ، وأن هذا الرجل صالح ، وهذا الطعام حلال ، وهذا القول صدق ، فهذا وأمثاله لا يجوز أن يُستبعد فى حق أولياء الله المؤمنين المتقين .

وقصة الخضر مع موسى هى من هذا الباب ، وأن الخضر علم هذه الأحوال المعينة بما أطلعه الله عليه ، وهذا باب واسع يطول بسطه ، قد نبهنا فيه على نكت شريفة تطلعك على ما وراءها » (١) ا هـ .

وما قاله شيخ الإسلام هنا ، أكَّده وأيَّده تلميذه المحقق الإمام ابن القيم - رحمهما الله - في عدد من كتبه ، وخصوصاً في كتابه الشهير « مدارج السالكين »

#### 掛 掛

### شرط الاعتبار بالكشف والإلهام والرؤيا:

كما لا نزاع فى الإلهام والكشف فى باب الكرامات والحوارق التى يكرم الله بها بعض أوليائه المتقين ، فيُقرِّب لهم البعيد ، أو يُكثِّر على أيديهم القليل ، أو يكشف لهم بعض المستور من غيوب المستقبل ، أو مكنونات الصدور ، أو يكشف لهم بعض المسعاب ، بغير الطريق المعتاد ، إلى أو خفايا الأمور ، أو يُللِّل لهم بعض الصعاب ، بغير الطريق المعتاد ، إلى غير ذلك مما كثرت فيه الحكايات ، وتناقلته الروايات ، مما لا يخلو بعضه من صحة وثبوت ، وما لا يسلم بعضه أيضاً من مبالغة أو اختلاق .

ولكن المبدأ مُسلَّم به وبنتائجه بشرطه ، وهو الا يخرم قاعدة دينية ثابتة ، ولا حكماً شرعياً متفقاً عليه .

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية : ۲/۲ - ٤٧

وهو ما بيَّنه وفصَّله بأدلته وأمثلته الإمام الشاطبي في كتاب المقاصد من « الموافقات » ، فليُرجع إليه .

فقد بين أن ما يخرم قاعدة شرعية ، أو حكماً شرعياً ليس بحق في نفسه ، بل هو إما خيال ، أو وهم ، وإما من إلقاء الشيطان ، وقد يخالطه ما هو حق وقد لا يخالطه ، وجميع ذلك لا يصلح اعتباره ، من جهة معارضته لما هو ثابت مشروع ، فإن التشريع الذي جاء به رسول الله علم عام لا خاص ، لا ينخرم أصله ، ولا ينكسر له أطراد ، ولا يُستثنى من الدخول تحت حكمه مُكلّف .

وإذا كان كذلك فكل ما جاء من هذا القبيل الذي نحن بصدده مضاداً لما تمهد في الشريعة ، فهو فاسد باطل .

قال الشاطبى: « ومن أمثلة ذلك مسألة سنُل عنها ابن رشد فى حاكم شهد عنده عدلان مشهوران بالعدالة فى أمر ، فرأى الحاكم فى منامه أن النبى على قال له : « لا تحكم بهذه الشهادة فإنها باطل » ، فمثل هذا من الرؤيا لا معتبر بها فى أمر ولا نهى ، ولا بشارة ، ولا نذارة ، لأنها تخرم قاعدة من قواعد الشريعة ، وكذلك سائر ما يأتى من هذا النوع . وما روى : « أن أبا بكر رضى الله عنه أنفذ وصية رجل بعد موته برؤيا رؤيت » ، فهى قضية عبن لا تقدح فى القوعد الكلية لاحتمالها ، فلعل الورثة رضوا بذلك ، فلا يلزم منها خرم أصل .

« وعلى هذا لو حصلت له مكاشفة بأن هذا الماء المعيَّن مغصوب أو نجس ، أو أن هذا الشاهد كاذب ، أو أن المال لزيد وقد تحصل بالحُمجَّة لعمرو ، أو ما أشبه ذلك ، فلا يصح له العمل على وفق ذلك ما لم يتعين سبب ظاهر ، فلا يجوز له الانتقال إلى التيمم ، ولا ترك قبول الشاهد ، ولا الشهادة (١)

<sup>(</sup>١) لعلها : ولا الحكم .

بالمال لزيد على حال . فإن الظواهر قد تعين فيها بحكم الشريعة أمر آخر ، فلا يتركها اعتماداً على مجرد المكاشفة أو الفراسة ، كما لا يعتمد فيها على الرؤيا النومية ، ولو جاز ذلك لجاز نقض الأحكام بها ، وإن ترتبت في الظاهر موجباتها ، وهذا غير صحيح بحال . فكذا ما نحن فيه .

\* وقد جاء في الصحيح: \* إنكم تختصمون إلى ، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحب المحتبة من بعض ، فأحكم له على نحو ما أسمع منه \* . . . . الحديث (١) ، فقيد الحكم بمقتضى ما يسمع وترك ما وراء ذلك . وقد كان كثير من الأحكام التي تجرى على يديه يطلع على أصلها وما فيها من حق وباطل ، ولكنه عليه الصلاة والسلام لم يحكم إلا على وفق ما سمع ، لا على وفق ما علم ، وهو أصل في منع الحاكم أن يحكم بعلمه \* (٢) .

وقد كان - صلى الله عليه وسلم - يعلم من دخائل المنافقين وبواطن كفرهم ما يعلم ، ولكنه لم يعاملهم وفقاً لما كشف الله له من بواطنهم ، بل عاملهم حسب ظواهرهم ، وأجرى عليهم أحكام الإسلام ، ومنحهم حقوق المسلمين في الحياة وبعد الممات .

وبهذا ردَّ على مَن أراد من الصحابة أن يعاملهم معاملة الكفار المجاهرين ، فقال : « أخشى أن يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه ، ا

وهكذا أُمِرنا أن نحكم بالظاهر ، والله يتولى السرائر ، ولم نؤمر أن نشق عن قلوب النّاس (٣)

\* \*

<sup>(</sup>۱) بقيته : ﴿ فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ بِشَىءَ مَنْ حَقَ أَخِيهُ فَلَا يَأْخَذُنَهُ ، فَإِنْمَا أَقَطَعُ لَهُ قَطَعَةً مَنْ الْنَارِ ﴾ ( أخرجه الشيخان ) . (٢) المُوافقات : ٢٦٢/٢ – ٢٦٨

 <sup>(</sup>٣) انظر : كتابنا \* موقف الإسلام من الإلهام والكشف والرؤى ٤ ص ٢٥ - ٣٨ نشر مكتبة وهبة - الطبعة الأولى .

### قصة موسى والخضر:

وخلافنا إنما هو مع الغلاة من الصوفية الذين اعتبروا كشفهم وإلهامهم مصدراً للأحكام الشرعية ، فيحلُّون على أساسه وحده ويحرَّمون ا

ويأخذون من قصة موسى والخضر: أن العلم اللدّنّي مقدَّم على العلم الشرعى ، وأن هناك و شريعة العلم الفقهاء ، وو حقيقة الاعرفها الأولياء ، وأن الحقيقة مقدَّمة على الشريعة ، فالشريعة للعوام والحقيقة للخواص ، ويستدلون على هذه التفرقة بهذه القصة ، التي ذكرها الله في سورة الكهف فموسى - في نظرهم - كان ينظر بعين الشريعة فأنكر خرق السفينة ، وقتُل العلام بغير جناية ، وإقامة الجدار لقوم لا يستحقون إكراماً ولا معونة

وأما الخضر فكان ينظر بعين الحقيقة ، ولهذا بيَّن لموسى ما وراء كل أمر من هذه الأُمور الثلاثة من أسرار وغيوب ، فسلَّم موسى للخضر ؛ لأن موسى لم يكن معه إلا علم الظاهر ، علم الشريعة ، والخضر كان معه علم الباطن ، وهو علم الحقيقة !

والعلم الذى عند الخضر لم يأت نتيجة تعلم ولا اكتساب ، إنما هو علم وهبى من لَدُن الله مباشرة وبلا واسطة ، ويسمونه « العلم اللدُنِّى » أخذاً من قوله تعالى : ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عَلْماً ﴾ (١) .

ومن هنا جاء عن بعض المتصوّفة احتقارهم لعلم الشرع ، الذي يعرف من النصوص ، ويُعلم بالشواهد والأدلة ، ويُطلب من العلماء ، ويُروَى بالأسانيد ، ويسمونه « علم الورق »

وإنما يعنيهم علم « الباطن » أو « الحقيقة » أو « العلم اللدنّى » كما يسمونه ، علم الخضر لا علم موسى ، علم « أصحاب الأذواق » ، لا علم « أصحاب الأوراق » ، علم الصوفية لا علم المحدّثين والفقهاء .

<sup>(</sup>١) الكهف : ٢٥

بل قال بعضهم في جراءة عجيبة : إن العلم حجاب بين صاحبه وبين الله جَلَّ جلاله !!

ولا ريب أن هذا من الجهل والعُجب ، والغرور ، والشرود عن سواء الصراط ، الذي سار عليه رسول الله على وأصحابه الغر الميامين . والتابعون لهم بإحسان ، بل هو الذي سار عليه شيوخ الصوفية الأوائل أنفسهم ، وربّوا عليه مربديهم ، وشدّدوا في ذلك ، ولم يتهاونوا فيه .

وقد بيَّن الإمام الشاطبي في « الموافقات » أن من خصائص الشريعة عمومها لكل المكلَّفين في كل الأوضاع والأحوال .

فلا يخرج عنها ولى ولا غيره بدعوى الكشف أو غيره ، وأن العوائد الجارية ضرورية الاعتيار شرعاً ، فليس الاطلاع على المغيبات ، ولا الكشف الصحيح بالذى يمنع جريانها على مقتضى الأحكام العادية . والقدوة فى ذلك رسول الله على ما جرى عليه السلّف الصالح رضى الله عنهم .

ثم تعرَّض لقصة « الخضر ، التي يحتج بها قوم على جواز الخروج عن ظاهر الشريعة لمن سموهم الأولياء ، أو أهل الكشف ، وقال فيها :

\* وأما قصة الخضر - عليه السلام - وقوله : ﴿ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِى ﴾ (١) ، فيظهر به أنه نبى ، وذهب إليه جماعة من العلماء استدلالاً بهذا القول . ويجوز للنبى أن يحكم بمقتضى الوحى من غير إشكال ، وإن سلم فهى قضية عَيْن ، ولا مر ما ، وليست جارية على شرعنا .

والدليل على ذلك أنه لا يجوز في هذه المِلَّة لولى ، ولا لغيره بمن ليس بنبي أن يقتل صبياً لم يبلغ الحُلُم ، وإن علم أنه طُبع كافراً ، وأنه لا يؤمن أبداً ،

<sup>(</sup>١) الكهف : ٨٢

وأنه إن عاش أرهق أبويه طغياناً وكفراً ، وإن أذن له من عالَم النيب في ذلك ، لأن الشريعة قد قررت الأمر والنهى ، وإنما الظاهر في تلك القصة أنها وقعت على مقتضى شريعة أخرى ، وعلى مقتضى عتاب موسى عليه السلام ، وإعلامه أن ثَمَّ علماً آخر ، وقضايا أخر لا يعلمها هو .

فليس كل ما اطلع عليه الولى من الغيوب يسوغ له شرعاً أن يعمل عليه ، بل هو على ضربين :

أحدهما : ما خالف العمل به ظواهر الشريعة من غير أن يصبح رده إليه ، فهذا لا يصبح العمل عليه البتة .

والثانى : ما لم يخالف العمل به شيئاً من الظواهر ، أو إن ظهر منه خلاف فيرجع بالنظر الصحيح إليها ، فهذا يسوغ العمل عليه.. وقد تقدَّم بيانه .

فإذا تقرر هذا الطريق فهو الصواب ، وعليه يُربِّى المربى ، وبه يُعلَّق همم السالكين ، تأسياً بسيد المتبوعين رسول الله ﷺ ، وهو أقرب إلى الحروج عن مقتضى الحظوظ ، وأولى برسوخ القدم ، وأحرى بأن يُتابَع عليه صاحبه ، ويُقتدَى به فيه ، والله أعلم ، (١) .

وقبل الشاطبى بيَّن شيخ الإسلام ابن تيمية بالأدلة: الغلط الذى وقع لأولئك القوم فى الاحتجاج بقصة مؤسى والخضر على مخالفة الشريعة، مجتهداً أن يرد ما فعله الخضر إلى الشريعة.

ومما ذكره: أن موسى عليه السلام لم يكن مبعوثاً إلى الحضر ، ولا أوجب الله على الحضر متابعته وطاعته ، بل قد ثبت في الصحيحين: 1 أن الحضر قال له: يا موسى ؛ إنى على علم من علم الله علمنيه الله لا تعلمه ، وأنت على علم من علم أن دعوة موسى كانت خاصة .

وقد ثبت في الصحاح من غير وجه عن النبي ﷺ أنه قال فيما فضَّله الله به

<sup>(</sup>١) الموافقات: ٢٩٢/ ٢٩٧

على الأنبياء ، قال : « كان النبي يُبعث إلى قومه خاصة ، وبُعِثتُ إلى الناس عامة » .

فدعره محمد ﷺ شاملة لجميع العباد ، ليس لأحد الخروج عن متابعته وطاعته ، والاستغناء عن رسالته ، كما ساغ للخضر الخروج عن متابعة موسى وطاعته ، مستغنياً عنه بما علمه الله .

وليس لأحد ممن أدركه الإسلام أن يقول لمحمد : إنى على علم من علم الله علمنيه الله لا تعلمه .

ومَن سوَّغ هذا ، أو اعتقد أن أحداً من الحلق - الزُهَّاد والعبَّاد أو غيرهم - له الحروج عن دعوة محمد ﷺ ومتابعته ، فهو كافر باتفاق المسلمين ، ودلائل هذا من الكتاب والسُّنَّة أكثر من أن تُذكر هذا .

وقصة الخضر ليس فيها خروج عن الشريعة ، ولهذا لما بيَّن الخضر لموسى الأسباب التي نعل لأجلها ما فعل ، وافقه موسى ، ولم يختلفا حينثذ . ولو كان ما فعله الخضر مخالفاً لشريعة موسى لما وافقه .

ومثل هذا وأمثاله يقع للمؤمنين بأن يختص أحد الشخصين بالعلم بسبب يبيح له الفعل في الشريعة ، والآخر لا يعلم ذلك السبب ، وإن كان قد يكون أفضل من الأول ، مثل شخصين دخلا إلى بيت شخص ، وكان أحدهما يعلم طيب نفسه بالتصرف في منزله ، إما بإذن لفظى أو غيره ، فيتصرف ، وذلك مباح في الشريعة ، والآخر الذي لم يعلم هذا السبب لا يتصرف .

وخرق السفينة كان من هذا الباب ، فإن الخضر كان يعلم أن أمامهم ملكاً يأخذ كل سفينة غصباً ، وكان من المصلحة التي يختارها أصحاب السفينة إذا علموا دلك ، لثلا يأخذها . . خير من انتزاعها منهم .

ونظير هذا حديث الشاة التي أصابها الموت فذبحتها امرأة بدون إذن أهلها ، مسألوا النبي ﷺ عنها فأذن لهم في أكلها ، ولم يُلزم التي ذبحت

بضمان ما نقصت باللبح ، لأنه كان مأذوناً فيه عُرفاً ، والإذن العُرفى ، كالإذن اللَّفظي .

ولهذا بايع النبي ﷺ عن عثمان في غيبته بدون استئذائه لفظاً .

ولها الما دعاه أبو طلحة ونفراً قليلاً إلى بيته ، قام بجمع أهل المسجد ، لما علم من طيب نفس أبى طلحة ، وذلك الما يجعله الله من البركة ، وكذلك حديث جابر .

وقد ثبت أن لحَّاماً ، دعاه فاستأذنه في شخص يستتبعه ؛ لأنه لم يكن يعلم من طيب نفس اللَّحام ما علمه من طيب نفس أبي طلحة وجابر وغيرهما .

وكذلك قتل الغلام ، كان من باب دفع الصائل على أبويه ، لعلمه بأنه كان يفتنهما عن دينهما ، وقتل الصبيان يجوز إذا قاتلوا المسلمين ، بل يجوز قتلهم لدفع الصول على الأموال .

فلهذا ثبت فى صحيح البخارى أن نجدة الحرورى ( من رؤوس الخوارج ) لما سأل ابن عباس عن قتل الغلمان قال : 1 إن كنت تعلم منهم ما علمه الخضر من الغلام فاقتلهم ، وإلا فلا تقتلهم » (١)

ونقل الحافظ ابن حجر في « فتح البارى » عن الإمام القرطبي كلمة قيمة تعليقاً على قصة موسى والخضر وما يُستفاد منها من أحكام وعبر ، قال فيها :

و ولننبه هنا على مغلطتين :

الأولى : وقع لبعض الجهلة أن الخضر أفضل من موسى تمسكا بهذه القصة

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية : ۲۱/۲۱۵ وما بعدها . وما ذكره عن ابن عباس هنا ، فإنما قصد به - كما قال السبكى - المحاجة والإحالة على ما لا يمكن ، قطعاً لطمعه في الاحتجاج بقصة الخضر ، وليس مقصوده - رضى الله عنه - أنه إن حصل له ذلك يجوز القتل ( انظر روح المعانى للالوسى : ۱۷/۱۲) .

وبما اشتملت عليه ، وهذا إنما يصدر ممن قصر نظره على هذه القصة ، ولم ينظر فيما خص الله به موسى عليه السلام من الرسالة ، وسماع كلام الله ، وإعطائه التوراة فيها علم كل شيء ، وأن أنبياء بني إسرائيل كلهم داخلون تحت شريعته ، ومخاطبون بحكم نبوته ، حتى عيسي ، وأدلة ذلك في القرآن كثيرة ، ويكفى من ذلك قوله تعالى : ﴿ يَا مُوسَىٰ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالًا تِي وَيَكَلَامِي ﴾ (١) .

قال : والخضر وإن كان نبياً فليس برسول باتفاق ، والرسول أفضل من نبى ليس برسول ، ولو تنزلنا على أنه رسول ، فرسالة موسى اعظم ، وأمّته أكثر ، فهو أفضل ، وغاية الخضر أن يكون كواحد من أنبياء بنى إسرائيل ، وموسى أفضلهم . وإن قلنا : إن الخضر ليس بنبى بل ولى ، فالنبى أفضل من الولى ، وهو أمر مقطوع به عقلاً ونقلا ، والصائر إلى خلافه كافر ؛ لأنه أمر معلوم من الشرع بالضرورة . قال : وإنما كانت قصة الخضر مع موسى امتحاناً لموسى ليعتبر .

الثانية : ذهب قوم من الزنادقة إلى سلوك طريقة تستلزم هذم أحكام الشريعة فقالوا : إنه يُستفاد من قصة موسى والحضر : أن الأحكام الشرعية العامة تختص بالعامة والأغبياء ، وأما الأولياء والحواص ، فلا حاجة بهم إلى تلك النصوص ، بل إنما يُراد منهم ما يقع في قلوبهم ، ويُحكم عليهم بما يغلب على خواطرهم ، لصفاء قلوبهم عن الأكدار ، وخلوها عن الأغيار . فتنجلى لهم العلوم الإلهية ، والحقائق الربانية ، فيقفون على أسرار الكائنات ، ويعلمون الأحكام الجزئيات ، فيستغنون بها عن أحكام الشرائع الكليات ، كما اتفق للخضر ، فإنه استغنى بما ينجلى له من تلك العلوم عما كان عند موسى ، ويؤيده الحديث المشهور : « استفت قلبك وإن أفتوك » .

قال القرطبى : وهذا القول زندقة وكفر ، لأنه إنكار لما عُلم من الشرائع ، فإن الله قد أجرى سُـنَّته ، وأنفذ كلمته ، بأن أحكامه لا تُعلم إلا بواسطة رسله ، السفراء بينه وبين خلقه ، المبينين لشرائعه وأحكامه ، كما قال الله تعالى :

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٤٤

﴿ اللهُ يَصْطَفَى مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ ﴾ (١) ، وقال : ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رَسَالَتَهُ ﴾ (٢) ، وأمر بطاعتهم في كل ما جاءوا به ، وحثً على طاعتهم والتمسك بما أمروا به ، فإن فيه الهدى . وقد حصل العلم اليقين وإجماع السَّلُف على ذلك ، فمن ادَّعى أن هناك طريقاً أخرى يعرف بها أمره ونهيه ، غير الطرق التي جاءت بها الرسل يُستغنى بها عن الرسول ، فهو كافر يُقتل ولا يُستتاب .

وقال : وهى دعوى تستلزم إثبات نبوة بعد نبينا ، لأن مَن قال : إنه يأخذ عن قلبه ؛ لأن الذى يقع فيه هو حكم الله ، وأنه يعمل بمقتضاه ، من غير حاجة منه إلى كتاب ولا سُنّة ، فقد أثبت لنفسه خاصة النبوة ، كما قال نبينا ﷺ : ﴿ إن روح القدس نفث في روعى ﴾ .

قال : وقد بلغنا عن بعضهم أنه قال : أنا لا آخذ عن الموتى ، وإنما آخذ عن الحيى الذي الله الذي الله الذي الله الذي الله الذي الله الله التواقيق . فلك كفر باتفاق أهل الشرائع ، ونسأل الله الهداية والتوفيق .

وقال غيره : مَن استدل بقصة الخضر على أن الولى يجوز أن يَطّلع من خفايا الأمور على ما يخالف الشريعة ، ويجوز له فعله ، فقد ضل ، وليس ما تمسك به صحيحا ، فإن اللى فعله الخضر ليس فى شىء منه ما يناقض الشرع ، فإن نقض لوح من ألواح السفينة لدفع الظالم عن غصبها ، ثم إذا تركها أعيد اللّوح ، جائز شرعاً وعقلاً . ولكن مبادرة موسى بالإنكار بحسب الظاهر . وقد وقع ذلك واضحاً فى رواية أبي إسحاق التي أخرجها مسلم ولفظه : فإذا جاء اللى يسخّرها فوجدها منخرقة تجاوزها فأصلحها . فيستفاد منه وجوب التأني عن الإنكار فى المحتملات . وأما قتله الغلام فلعله كان فى تلك الشريعة . وأما إقامة الجدار فمن باب مقابلة الإساءة بالإحسان ، (٢) ، والله أعلم . ومن هنا يتبين لنا أن العلم الشرعي لا يستغنى عنه أحد ، ولا يخرج عن حكمه أحد ، ولا يأكانت منزلته فى دين الله أو فى دنيا الناس .

حكمه أحد ، أيّا كانت منزلته في دين الله أو في دنيا الناس . فاللَّهُمَّ عُلَمنا ما ينفعنا وانفعنا بما علَّمتنا ، وردنا علما ﴿ سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا ، إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) ألحج : ٧٥ (٢) الأنعام : ١٧٤

<sup>(</sup>٣) فتح البارى : ١/ ٢٢١ ، ٢٢٢ - طبع دار الفكر . (٤) البقرة : ٣٢

# محتويات الكتاب

| انصبعحه |                                                     |
|---------|-----------------------------------------------------|
| ٥       | من الدستور الإلهي                                   |
| ٧       | بین یدی المؤضوع                                     |
| ٨       | اتصالى بالإمام الغزالي مبكراً                       |
| ٩       | اتصالى بدعوة الإخوان وتوجهاتها الربانية             |
| ٩       | أثر أستاذنا البهى الحولى                            |
| ١.      | الشيخان : الأودن وعبد الحليم محمود                  |
| 11      | مواقف عملية معبِّرة                                 |
| 14      | موقفي النظري من التصوف                              |
| ۱۳      | فتوى ابن تيمية عن التصوف والصوفية                   |
| ١٤      | تقويم ابن القيم للصوفية                             |
| 10      | التصوف باعتباره تراثاً تربوياً                      |
| 17      | ما ثبطني عن الكتابة في السلوك                       |
| ۱۸      | حاحة الناس إلى الحياة الربَّانية والتربية الإيمانية |
| ۲.      | موقف بعض السُّلَفيين من التصوف                      |
| ۲,      | ابن تیمیة وابن القیم رجلان ربّانیان                 |
| **      | تصويف السَّلَفية ، وتسليف الصوفية                   |
| 44      | منهجنا في هذه الدراسة                               |

| الصفحة |                                                   |
|--------|---------------------------------------------------|
| 70     | التوازن بين فقه الاحكام وفقه السلوك               |
|        | خصائص الحياة الربَّانية أو الروحية في الإسلام     |
|        | ( £A - Y4 )                                       |
| ۳۱     | ۱ – التوحيـد                                      |
| ۳۳     | ٢ - الاتباع                                       |
| 40     | ٣ - الامتداد والشمول                              |
| 47     | ٤ - الاستمرار الاستمرار                           |
| ۳۸     | ٥ – اليُسر والسَعَة                               |
| 24     | ٦ – التوازن والاعتدال                             |
| 3 3    | ٧ - التنـوع                                       |
|        | الرسول هو المثل الأعلى للحياة المتوازنة المتكاملة |
|        | ( 43 - 77 )                                       |
| ٥١     | نعمتان عُظميانن                                   |
| ٥١     | نعمة خلود القرآن                                  |
| oY     | نعمة السيرة النبوية                               |
| 04     | المثل الأعلى للمحياة المتوازنة                    |
| ٥٣     | الرسول العابد الزاهد                              |
| ٥٥     | الرسول الإنسان                                    |
| 70     | الزوج المثالي                                     |
|        |                                                   |

| الصفحة |                                             |
|--------|---------------------------------------------|
| ٥٦     | الأب والجد                                  |
| ٥٧     | راعى حقوق الرحم والجوار والصداقة            |
| ٥٨     | رئيس الدولة                                 |
| ٥٨     | الرسول القائد                               |
| 09     | العامل المتوكل                              |
| 09     | القائم بعمارة الأرض المستمتع بطيباتها       |
| 77     | كلمة بليغة لابن القيم                       |
|        | العلم بداية الطريق                          |
|        | ( 177 - 771 )                               |
| 79     | ئهيال د د د د د د د د د د د د د د د د د د د |
| ٧١     | الفصل الأول : منزلة العقل والعلم في الإسلام |
| ٧١     | فضل العقل في الإسلام                        |
| ٧٤     | فضل العلم والعلماء                          |
| ٧٦     | منزلة العلم في حياة الانبياء                |
| ٧٨     | السُّنَّة والعلم                            |
| ۸١     | مكانة العلم لدى سكف الأمة                   |
| ۸۳     | لقصل الثاني : أثر العلم في الإيمان والسلوك  |
| ۸۳     | لعلم والإيمان في رحاب الإسلام               |
| ٨٤     | لعلم يهدى إلى الإيمان                       |

| الصفيحة |                                         |
|---------|-----------------------------------------|
| ٨٥      | لعلم إمام العمل                         |
| λ¥      | نضل العلم على العبادة                   |
| 94      | لعلم دليل السلوك                        |
| 47      | لعلم والمال                             |
| 4.4     | لعلم يُثمر اليقين والمحبة               |
| 1.0     | الفصل الثالث: طلب العلم فريضة طلب       |
| 1.0     | الحث على التعلم                         |
| ١٠٨     | العلم من المهد إلى اللَّحد              |
| 11.     | العلم المفروض طلبه فرض عَيْن            |
| 311     | كيف يُحصِّل المسلم العلم المفروض عليه ؟ |
| 111     | نرض الكفاية في العلم                    |
| 114     | لعلم المباح                             |
| 119     | لعلم المذموم                            |
| 171     | الفصل الرابع: حقوق العلم على أصحابه     |
| 111     | الفقه وحُسن الفهمالفقه وحُسن            |
| 175     | الترقى عن التقليد                       |
| 171     | العمل بالعلم                            |
| 144     | تعلم العلم ونشره في الناس               |
| 174     | وجوب السان وتحريم الكتمان               |

| الصفحة |                                                          |
|--------|----------------------------------------------------------|
| 140    | الوقوف عند ما يعلم                                       |
| ۱۳۸    | الفصل الخامس: الصوفية والعلم                             |
| 129    | بين العلم والمعرفة                                       |
| 18.    | التزام الصوفية الأوائل بالعلم الشرعى                     |
| 184    | حقيقة العلم اللدنني                                      |
| 1 80   | موقفنا من قضية الكشف والإلهام                            |
| 189    | أثر التقوى والمجاهدة في الهداية والإلهام                 |
| ١٥٠    | ابن تيمية لا ينكر مطلق الإلهام الناشئ عن الإيمان والتقوى |
| 108    | شرط الاعتبار بالكشف والإلهام والرؤيا                     |
| 104    | قصة موسى والخضر                                          |
| ١٦٤    | محتويات الكتاب                                           |

رقم الإيداع: ١٩٩٥ / ١٩٩٨م الم

#### كته ، للمؤانر

- إ (٦) حربه الرئة وساديا الرئ في شرء الدرآل والسما
- (٧) الأفادسات الدسيسة ، ١٠ أدل الإسلامي (٨) الشراب بالبصار الأسلام
  - - かし つしんしょうか
  - ्राया त्राच्या । वर्षा । بالرعاد والخراد
  - الملوساة والماء الماء الما
    - العمامه عي اليسائم...
      - ساد الداب
- عائدكال الرز الرياس ساطعة 14. No
- دم المرامحة للأن بالأبراء ، يما خرور الصارف الأسادية
- سر السلمان في العاسم الاسلامي
- البريمة الإساءية ومدرسة حسى السا
- ~ رسال الأرهر بن الاسان واليوم والعد
  - -- حبل النفسر المشود
    - ساء بوديات
  - ظاهره المار من التكف
    - الباس را لمي .
- درس الناس الثاب الما الهرسا والتقيار الأ
  - مالم . ملاعية « د در و ه ١
- للحل الماسه التردمه الاسلامية these Wester on the Health و المحددوا
- مرامل المحالمات والأحاف 30 M
  - الوجب في مناد المالي
    - أبي الحالي ٢
    - الرسول والك
  - الاستانية والسحاب فالصوالة محمواة
  - الأملام واللمان والماري
    - » قاري بعاديوه » جران »

- # سلسلة نحو وحدة فكرية للعاملين للإسلام .
  - (1) سنبول الإسلام:
  - (٢) المرجعة العلما في الإسلام . المرآن ، السد
- (٣) مودف الإسلام من الإلهام والكشف والدؤىء وس الساس والكماره والرتبي
  - مع سلسلة حديد الحل الاه الحال
- (١) الحلول الأنباد مناصر حمدة شلى أما
- (٢) اللل الانبلامي وروسه وسدور.
- (٣) سال الحل الرسلامي ومرياب العلماسي ، المتعربين
- (١) اولودات الحاكة الإسلامة في المرسلة العادما
- # سلسلة فقه السلوك في ضوء القرآن والسنة ﴿ فِي الطَرَبِقِ إِلَى
  - (١) الحياه الريابية والعلم
    - (٢) الديه والإحلاص
      - (٣) المتركيل
  - المسلمة عفائد الإسلام
    - (١) وحدد الله
    - (٢) حصفه الوحيد
- # سلسلة في النمسير الموصوعي للقرآن الكريم
  - (١) المسر بي الفرآل
- (٢) العمل والعلم في الداد الكرس
  - ى سلسلة رسائل نرشيد العسحوه
    - (١) اللسي في عصر العلم -
      - (٢) الأسلام ، العني ا
- (٣) ، ركر المرأه في الحناه الساسية aw Mulle
- (٤) العاب للسرأة . بدي الدران ببذعته والأنول توجونه
  - (1) فياون للمرأة المملحة :

- Burn the Mark of the contract ر الأبلاد
  - ودياما مماه وعالى الطالمجيد With the House
- الأبي من البرعانية بالمرحانية В 🖠 . pt
- الرسور الأفائع ومحروج الرطي الأرمى والدميلاس
  - السوم دنها المصياط والدسا
    - والأبل سيحوس العما
  - الأثال العيائل دور فادمته المادات - الدين بي عدر الدلع
    - داند الدلاص البالغرام
      - كيد، سعامل بعرال به
- الصدوء الإسارات من الأحمالات المشروع والنعرق المدمون
  - تسيد العدد و عدد العسام»
- لفاءات ومحاورات حزل فضارا الاسلام والعصر
  - المدحل لدراءه الدنه التبرية
  - يوسليم الصيادي المسرحية بمعربها
    - عطوف دامه س الكياب والسه
- العامه العرب الإسلاب من الأساله والماجرة
  - المسلمان وا فاديم ل الا سيوال معاراً ا
    - ه عادرات الدكور العرصاري
- ملامع الحديع المبلم اللاي
- وم، السم والاحلاق من الاصفياد 1. Oak 1. 16
  - السمه دياسف المنفوقة والخضباء عالمت الدينج العرصاوي للحدال
- المردورين الأنف بالعامضية ساروه
- ن مع الاداريات ٥ درامية حديد، ∨ي درنه العراف السه ف
  - الاسلام حسارة الد
  - الأبه الإسلاسة حديمه لاوهم

To: www.al-mostafa.com